



يَضِيَّ الْإِسْرَامِ مُحَمِّرِ مِن مُرِلِوَمَا النَّمْسِ مِنْ الْمُرَّنَ اللَّهُ لَهُ المُرْبَةِ وَالْمُنْوَةِ الْمُرَّنَ اللَّهُ لَهُ المُرْبَةِ وَالْمُنْوَةِ

الشِينَ لِمُسَالِي الشِينَة مسلام بي في الغروزي مُحَكِّلِ المحتنى مسلام بن الغروزي مُحَكِّلِ مرح بنزالله مُدُولانية وَلاقل بَيْهِ

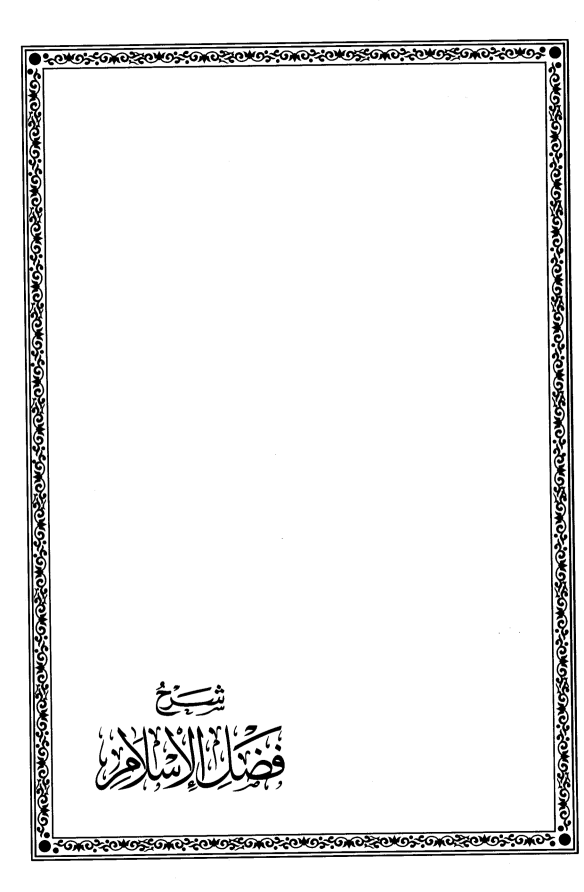
> جَعِينَى حِسَايَة مَادِلِ بِنِ مُحَمِّت مُرْرِي وَاحِي مَادِكِ بِنِ مُحَمِّت مُرْرِي وَاحِي مَنْزَافَهُ وُلُوَالدَّهُ وَلاَعِلِ بَيْرُوَلِكِ اِنْ مِعْرَالِيَّا اِنْهِ

> > برا المنظمة المنطقة ا











عنوان المصنف: شرح فضل الإسلام

تحقيقة عادل محمد مرسي رفاعي

رقه الإيداع: ٢٠١٢/٥٦٩٧

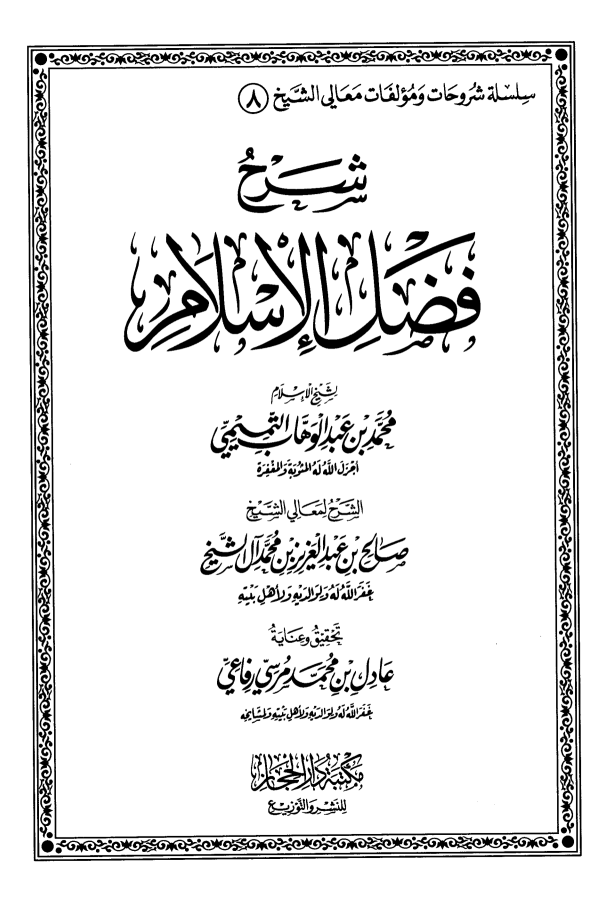
الترقيم الدولي: ٦-١٠-٥٢٣٢ -٩٧٨ -٩٧٨

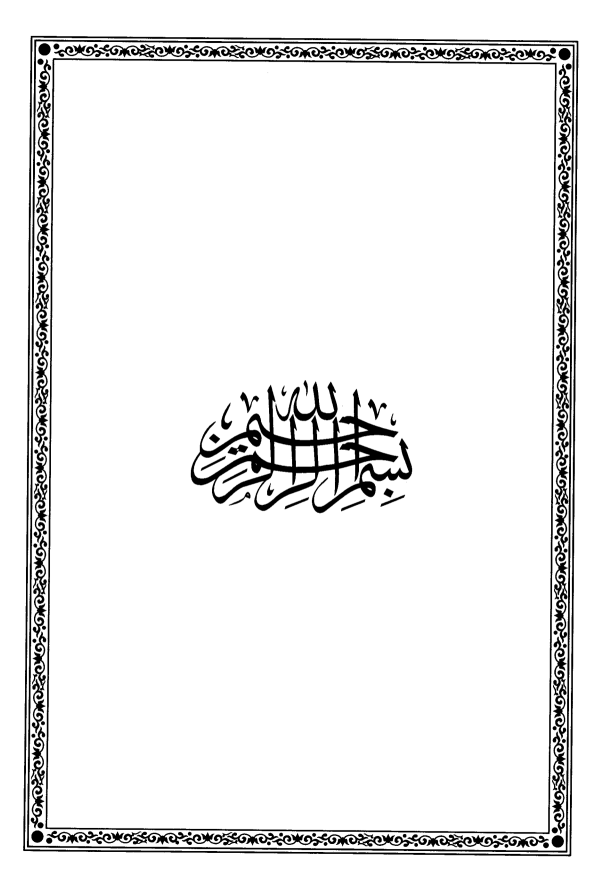
جميع للحقوص محفوظت الطبعة الأولمث العلبعة الأولمث

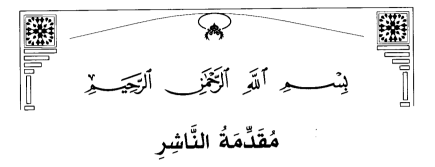


الِلاَهُ وَالمِنْيَاتَ جَوَّالُ ـ ٢٠١٠٦٩٠٠٠٠٠٠١١٦٨٩٩١٠٠ ـ جَوَّالُ : ٢٠١٠٦٨٣٣٥١٠٠٠٠١١٦٨٣٥٠٠ ـ جَوَّالُ : ٢٠١٦٨٣٣٥٥١٠ الإنشكِنْدِيَّة د ١١١٦٨٣٣٥٥٥ - جَوَّالُ : ١١١٦٨٣٣٥٥١٠٠١١٠٠٠ القَاهِرَة - ٦ يَشِ المُدْرَقِة عِمِيْنَ شِي المِيطَارِ - خَلْفُ الجَامِع الأَهِرُالِثَرَنِيُ - هَانِفُ: ٢/٢٥١٠٧٤٧٢ مَوَّالُ : ٢/٢٥١٠٧٤٧٠ . فاكيق : ٣٤٣٨١٥٠٩٠

البَرْنِالالكِبَرُكِ: dar\_alhijaz@hotmail.com







الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه إلى يوم الدين. وبعد:

فهذا شرح: كتاب فضل الإسلام لِشَيْخِ الإسْلام لِ فَسَلَ الْإسلام لِ فَسَلَ الْإسْلام فَ فَسَلَ الله الله لَهُ المَثُوبَة وَالمَغْفِرَة التَّمِيْمِيِّ الشَّرْخُ لَمَعَالِي الشَّيْخِ الشَّرْخُ لَمَعَالِي الشَّيْخِ صَالِحِ بنِ عبد العَزِيْزِ بنِ مُحَمَّدِ بنِ إِبْرَاهِيْمَ آلِ الشَّيْخِ صَالِحِ بنِ عبد العَزِيْزِ بنِ مُحَمَّدِ بنِ إِبْرَاهِيْمَ آلِ الشَّيْخِ صَالِحِ بنِ عبد العَزِيْزِ بنِ مُحَمَّدِ بنِ إِبْرَاهِيْمَ آلِ الشَّيْخِ صَالِحِ بنِ عبد العَزِيْزِ بنِ مُحَمَّدِ بنِ إِبْرَاهِيْمَ آلِ الشَّيْخِ عَلَى الشَّيْخِ عَلَى السَّيْخِ عَلَى السَّيْمِ عَلَى السَّيْخِ عَلَى السَّيْمِ عَلَى السَّيْخِ عَلَى السَّيْمِ عَلَى السَّيْمِ السَّيْخِ عَلَى السَّيْمِ عَلَى السَاسِلِي عَلَى السَّيْمِ عَلَى السَيْمِ عَلَى السَاسِلِي عَلَى السَاسِلَيْمِ عَلَى السَّيْمِ عَلَى السَاسِلَيْمِ السَّيْمِ عَلَى السَاسِلَيْمِ السَاسِلِي عَلَى السَاسِلِي عَلَى السَيْمِ عَلَى السَّيْمِ عَلَى السَاسِلَيْمِ عَلَى السَّيْمِ عَلَى السَاسِلَيْمِ عَلَى السَّيْمِ عَلَى السَاسِلَى السَلَيْمِ عَلَى السَاسِلِي عَلَى السَاسِلِي عَلَى السَلَمِ عَلَى

وكان ذلك في دروس ألقاها معالي الشيخ -حفظه الله- في جامع الراوي بمدينة الرياض عام اثني عشر وأربعمائة وألف من الهجرة النبوية المباركة، وأعاد شرحه في الدورة العلمية السابعة في مسجد شيخ الإسلام بسلطانة بمدينة الرياض عام إحدى وعشرين وأربعمائة وألف من الهجرة النبوية

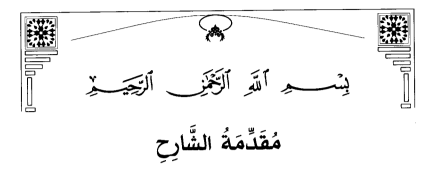
المباركة، فأسأل الله على أن يجزل لشيخي العلامة المفضال/صالح بن عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم آل الشيخ المثوبة والمغفرة، وأن يجعله إمام هدى ورشاد، وأن يعز به ويصلح، كما أسأله الله الله أن يقيه شر الحاسدين، وأن يغفر له ولوالديه ولذريته ولأهل بيته، وأسأله على أن يرفع بهذه الشروحات ذكره، ويثقل بها موازين أعماله، وأن يجمعه ووالديه وأهل بيته تحت لواء الحمد في جنات النعيم، وفي زمرة السابقين مع النبي الأمين، وصحابته الغر الميامين، وأن يجعل لي ومن شارك في هذا العمل المبارك من الخير نصيبًا، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا مزيدًا.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

🖋 كتبه

عادل بن محمد مرسي رفاعي

الرياض/ ١٤٣١/٣/١٨هـ



الحمد لله الذي بعث محمداً بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله، وكفى بالله شهيداً، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً مزيداً.

#### وبعد. .

فأسأل الله على أن يجعلنا ممن إذا أُعْطي شكر، وإذا ابتُلي صبر، وممن إذا أذنب استغفر، وأسأله على أن يعيذنا من مضلات الفتن، وأن يجعلنا من الذين اهتدوا بهداه، اللهم إنا نعوذ بك أن نَضل أو نُضل أو نَزل أو نُزل، أو نَجهل أو يُجهل علينا.

#### أما بعد:

فهذه رسالة (فضل الإسلام) للإمام المجدد شيخ الإسلام أبي عبد الله وأبي على محمد بن عبد الوهاب مجدد القرن الثاني عشر، والباعث للمسلمين فقههم في دينهم وتوحيدهم - رحمه الله رحمة واسعة، وقدس روحه، وأثابه عمن جاء بعده واهتدى بما دعا إليه خيراً، وأجزل له الثواب-

وهذه الرسالة من الرسائل المهمّة التي كتبها الإمام المجدد كلله، وسماها (فضل الإسلام)؛ لأنه أول باب لهذه الرسالة، ووجه أهمية هذه الرسالة أنها تُعتبر رسالة في المنهج الذي يتميز به حملة التوحيد وأتباع السلف الصالح بعامة؛ كما أنها تبيّن كثيراً من المباحث والمسائل المتصلة بالواقع العملي للدعوة، ومخالطة المسلم المتبع لطريقة السلف للناس من جميع الأفهام والأهواء.

وقد ذكر في هذا الكتاب أصولاً يجب أن يعلمها المؤمن الموحد، منها: فضل معرفته وتمسكه وعمله بالإسلام الصحيح، وأصول السنة، واجتناب البدع، ومكان أهل السنة والمتبعين لها، ومكان أهل البدع والمتبعين لها.

فهذا الكتاب على وجازته فيه أصول كثيرة مستقاة من الأدلة الواضحة من كتاب الله وسنة رسوله على، ومن أقوال سلف هذه الأمة من الصحابة والتابعين على، ففي هذه الرسالة:

- \* بيان تفسير الإسلام.
- \* بيان فضل الإسلام.
- \* بيان البدع وأن البدع أشد من الكبائر.
- \* بيان معالم الانتماء الحق، وإبطال أنواع الانتماء المحدّثة.
- \* تفصيل المنهج من حيث الأولويات الاهتمام بالسنة ورد البدع.
- \* ما يتصل ببحث الألقاب والشعارات التي قد يُتسمى بها، أو قد يرفعها بعضهم، وبيان حكم ذلك.

\* بيان أن الإسلام واجب أن يُدخل فيه كله، ولا تفريق بين أموره من حيث وجوب الدخول فيه، والإيمان بذلك.

فهذه الرسالة تُعَدُّ منهجاً يميز المتبعين للسلف الصالح أهل التوحيد وحملة العقيدة، وقد ألفها الإمام المجدد كلله لسد هذه الثغرة العملية التي أدركها من واقع معاشرته، بل من واقع قيادته للمؤمنين في الدعوة والعلم، حيث ظهر له ضرورة بيان هذه المسائل؛ لكن على طريقته كلله في أنه إنما يذكر الباب ويذكر تحته الآيات والأحاديث التي تدلُّ على ذلك وبعض أقوال السلف، وهذه منهجية في التأليف اعتمدها في أكثر مؤلفاته كلله.

ومن أوجه الاهتمام بهذه الرسالة (فضل الإسلام) أنها لم تُشرح من أبناء الشيخ كَلَّلُهُ، ولا من تلامذته القريبين منه؛ كما شُرِحت رسائل أخرى وبُيِّنت وفُصِّلت؛ ككتاب التوحيد، وغيره من الكتب والرسائل والنبذ التي كتبها عليه رحمة الله، والحاجة في كل زمان قائمة إلى هذه المعاني التي اشتملت عليها هذه الرسالة؛ لهذا كانت العناية بها مهمة.

ونرجو - إن شاء الله تعالى - أن يكون هذا الشرح مشتملاً على مقاصد الكتاب، وعلى إيضاحات مهمة تُفهِم مقصود المؤلف، وتُقرر المنهج السلفي ومنهج أهل التوحيد في هذه المسائل، وتُقرر ما يتميز به حملة السنة عن غيرهم في الاعتدال في القول، والاعتدال في العمل، والنظرة الصحيحة للأمور وَفْقَ السنة لا وَفْقَ الأهواء المختلفة.

#### 🖋 كتبه

صالح بن عبد العزيز بن محمد آل الشيخ



## قَالَ تَظَيْلُهُ:

# بِنْ اللَّهُ الرَّهُنِ الرَّهَيْ الرَّحَيْ إِنْ الرَّحَيْ الرَّحَيْ إِنْ الرَّحَيْنُ وَبِهِ نَسْتَعِينُ وَبِهِ نَسْتَعِينُ

## بَابُ: فَضْلِ الْإِسْلَام

## السرح:

قوله ﷺ: (بَابُ: فَضْلِ الْإِسْلَامِ)، فضل الإسلام يُراد به أمور، منها: الأمر الأول: فضل الإسلام في نفسه على غيره من الملل، والإسلام يشمل الدين كله بمراتبه المختلفة: الإسلام، والإيمان، والإحسان، ويشمل أيضا الدين كله من جهة العقيدة، والشريعة، والسلوك، والجزاء ونحو ذلك، فالإسلام في نفسه فَضَل غيرَه وصار مفضًلاً على غيره بتفضيل الله على .

الأمر الثاني: أن فضل الإسلام على أهله الذين اعتنقوه ودخلوا فيه واستقاموا عليه ظاهر في الدنيا والآخرة في النصوص، فيبين المؤلف بعضاً من النصوص التي تدلُّ على فضل الإسلام على أهل الإسلام، وآثار الإسلام المباركة على عباد الله المؤمنين، وذلك أن هذا الإسلام هو الذي رضيه الله هذا، وما دام رضيه فمعنى ذلك أنه وأهله محبوبون عند الله هذا يُثمر توفيق الله هذا يعبده، ونصرته له وتثبيته، وهدايته وتوفيقه له،

وهذا مستقى من قول الله ﷺ: ﴿ أَلْيُوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ أَلِإِسْلَهُمْ دِينَا ﴾ [المائدة: ٣].

#### الجواب:

- \* لوسطيتها في العقيدة بين الغالين وبين الجافين.
- \* ولوسطيتها في الأحكام بين الغالين والجافين.
  - \* ولوسطيتها في السلوك بين الغالين والجافين.
- \* ولوسطيتها في أنواع التعامل مع الخلق بين الغالين والجافين.

لهذا صار لهذه الأمة من الفضل المزيد، وإذا كان لأمة الإسلام عامة فضل خاص بينته الآيات والأحاديث، فكذلك أحرى الناس بأخص الفضل وأعلى الفضل هم أهل التوحيد والسنة الذين أخذوا بطريقة الجماعة الأولى؛ لهذا ثبت في الحديث الصحيح أن النبي عليه قال: "إِنَّكُمْ تَتِمُّونَ

سَبْعِينَ أُمَّةً، أَنْتُمْ خَيْرُهَا وَأَكْرَمُهَا عَلَى اللَّهِ اللَّهِ (١)، وهذا من فضل الله العظيم.

لهذا بين كَلَلَهُ في هذا الباب وفي هذا الكتاب بعامة ما يتصل بتقرير هذه المسائل، وبيَّن أنواع الفضل في الدنيا والآخرة في العقيدة والشريعة وأهل الإسلام، وما تميز به القرآن والسنة من الفضل على أهله المتمسكين بأنواع الفضل، مما سيأتي -إن شاء الله تعالى-.

الأمر الرابع: أن من اعتقد الاعتقاد الصحيح من أهل الإسلام، واستسلم عن عقيدة وانقياد وطاعة، فإنه سيتبين عنده ما يستحقه الله على من الاستسلام الكامل له في العبادة، والعمل، والتحليل والتحريم، وسيكون عنده من الحجج الواضحة والدلائل البينة ما يستنير بها قلبه، وتكون عنده الحجة على خصوم الإسلام الصحيح. وهذا مستقى ومستفاد من قول الله على: ﴿ قُلْ يَكَانُمُ النّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِ مِّن دِينِي فَلا آعُبُدُ اللّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ الله على وَلَيْكِ أَلْقَ النّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِ مِّن دِينِي فَلا آعُبُدُ اللّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ الله على وقويت معرفته وعلمه به، فإن نوره يحرق الشبهات التي يثيرها أهل إثارة الشبهات، فهناك من يشكك في الإسلام الصحيح، ويشكك في التوحيد الصحيح، ويشكك في التوحيد الصحيح الذي دعا إليه الأنبياء والمرسلون جميعاً، لكن الله على التوحيد الصحيح الذي دعا إليه الأنبياء والمرسلون جميعاً، لكن الله على

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۰۰۱) من رواية بهز بن حكيم عن أبيه عن جده، وقال: (هذا حديث حسن)، وأخرجه النسائي في الكبرى (۲/ ۲۹۹)، وابن ماجه (٤٢٨٨)، وأحمد في المسند (٤/ ٤٤٦)، والدارمي (۲۷٦٠)، والحاكم في المستدرك (٤/ ٤٤)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه». ورواه عبد بن حميد في مسنده [ح ٤١١) (١٥٦/١)].

وقال الحافظ ابن حجر ﷺ: (وهو حدیث حسن صحیح..، وله شاهد مرسل عن قتادة عند الطبري، ورجاله ثقات) (الفتح ٨/ ٢٢٥).

جعل من فضل الإسلام على أهل الإسلام أن يقذف في قلوبهم النور والحجة الواضحة والأدلة البينة؛ لأن ما اتبعوه وما ارتضوه طريقاً وديناً وعقيدة هو الحق الواضح، الذي لا تؤثر فيه شبهات المشبهين ولا تشكيكات المشككيين ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِّ مِّن دِينِي فَلا آعُبُدُ الَّذِينَ تَعَبُّدُونَ مِن دُونِ المشككيين ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِّ مِّن دِينِي فَلا آعُبُدُ الَّذِينَ تَعَبُّدُونَ مِن دُونِ المشككيين ﴿ قُلْ يَتَعَبُّدُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الل

الأمر الخامس: أن من اتقى الله على وخافه، وآمن برسوله، يعني: أسلم الإسلام الصحيح، فإن الله على ينعم عليه ويتفضل عليه، بأن يؤتيه كفلين من رحمته، يعني: يؤتيه حظين من رحمته الواسعة ومن مغفرته، وأيضاً يجعل الله على له نوراً يمشي به في ظلمات الشبهات وظلمات الشهوات، التي إذا دخلت القلوب فإنها قد تجعل تلك القلوب تنتكس بعد استقامتها، أو ترتد بعد سلوكها السبيل القويم، فأنعم الله على أهل الإسلام الصحيح بأن يثبتهم عليه؛ لأنه على قال: ﴿وَيَجْعَل لَكُمُ نُولًا نَمْشُونَ بِهِ ﴾ [الحديد: ٢٨]

الأمر السادس: ومن فضل الإسلام على أهل الإسلام أن يُغفر لأهله، قال وَهُلُهُ السلام أن يُغفر لأهله، قال وَهُلَهُ الله الإسلام أعمالهم قال وَهُلَهُ السلام أعمالهم قليلة بالنسبة لأعمال من سبقهم من الأمم، إلا أن هذه الأمة فُضلت على من سبقها وزيد في أجورها.

الأمر السابع: ومن فضل الإسلام على أهل الإسلام أنهم يوم القيامة يستريحون من هوله قبل الأمم، فهم الآخرون في الدنيا - يعني مجيئاً - واليهود والنصارى سبقوهم من حيث الزمن، لكن يوم القيامة جعل الله عن هذه الأمة قبل الأمم جميعاً، فهم أول من يحاسبون، وأول من توزن أعمالهم، وأول من يجوزون الصراط، وأول من يدخلون الجنة، وهذا فيه فضل وأيما فضل.

والله على بارك لأهل الإسلام في أعمالهم وإن قلت، فهي أبرك وأكثر أجراً وأعظم نفعاً لعاملها وفاعلها من الذين ابتدعوا وسلكوا غير طريق الإسلام السوي، أو من الذين لم يؤمنوا أصلاً بهذا الإسلام، فاقتصاد في سنة خير من اجتهاد في بدعة.

وهذا لا شك يوجب على من يريد النجاة والخير في الدنيا والآخرة أن يعلم ما هو الإسلام الصحيح الذي رضيه الله على له ديناً، وما هي تلك العقيدة، وما هي تلك الشريعة أيضاً؛ لأن الإسلام على تقسيم أهل العلم: عقيدة وشريعة، وهذا التقسيم وإن كان يُنازع فيه لكن هو في مقام التقسيم لا مشاحة فيه، يعني: هناك جوانب تتعلق بالاعتقاد، وجوانب وأحكام تتعلق بالعمل، وهذا مستفاد من قول الله عن: ﴿وَتَمَّتَ كِلَمَتُ رَبِّكَ صِدَّقًا وَعَدَّلاً لَا مُبَدِّلَ لِكُلِمَتِوْبِ الانعام: ١١٥]، يعني: تمت كلمة الله الشرعية، وهي ما أنزله في كتابه أو جاء على لسان رسوله على ﴿ وَتَمَّتُ كُومَدُقًا وَعَدَّلاً ﴾، أي: صدقاً في الأخبار، وعدلا في الأحكام والنواهي، فلابد أن نعلم ما يريده الله عن منا شرعاً، وإذا علمنا ذلك واجتهدنا فيه فإنه يكون لنا بفضل من الله ونعمة هذا الفضل الذي جعله على لأهل الإسلام الصحيح.

وهؤلاء الذين أتاهم الله على الكتاب هم درجات لأن الله على قال في آية سورة فاطر: ﴿ مُمَّ أَوْرَثَنَا الْكِئْبَ الَّذِينَ اصطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنَّهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ عَلَيْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ مُلَاثَةً الْكَئِبُ اللَّذِينَ السَّهُ ذَالِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ ﴿ وَمِنْهُمْ مُلَاثَةً أَقسام: جَنَّتُ عَدْنِ يَنْخُلُونَهُ ﴾ [فاطر: ٣٢، ٣٣]، فقسم الله على أهل الإسلام ثلاثة أقسام:

القسم الأول: قسم ظالم لنفسه، يعني: عقيدته عقيدة صحيحة، وعمله بَاعَدَ بينه وبين الكفر وأدخله في الإسلام، ولكن هذا العبد ظالم لنفسه،

ظلم نفسه بالمعصية، وظلم نفسه بأن أطاع الشيطان وأعرض عن أمر الله، يعني: حمَّل نفسه ما لا تطيق، والنفس لا يسوغ أن يحملها صاحبها ما لا تطيق، فإذا حملها ما لا تطيقه فإنه قد ظلمها أبشع الظلم. ومتى يظهر ذلك؟

الجواب: يظهر يوم القيامة حين ينقسم الناس إلى فريقين: فريق قي الجنة وفريق في السعير، فإذا ظهر أثر تلك المعاصي على العبد وتفريطه في أوامر الله على، بأنه عُذّب بها وأُخذ بها ظهر ظلم العبد لنفسه، وأنه حَمَّلها من العذاب ما لا يجوز له.

القسم الثاني: قسم أهل اقتصاد، يأتون بالطاعات والفرائض، ويجتنبون المحرمات، ويأتون ببعض النوافل، لكن ليس عندهم مسابقةٌ في الخيرات، وهؤلاء من أقسام أهل الإسلام؛ لأنهم صحت عقائدهم وصح توحيدهم، وأيضاً أتوا بالعمل الذي فرضه الله على عليهم طاعة وامتثالاً في الأوامر وفي النواهي.

القسم الثالث: السابقون بالخيرات، وهؤلاء هم الذين يجتهدون في الأعمال التي هي بعد الفرائض ويسابقون فيها.

وهذه الأقسام الثلاثة فضل الإسلام عليهم يتفاوت بقدر درجاتهم عند الله عنه ، وكُلُّ سيناله من فضل الإسلام ما يناسب حاله، وبمقدار إقباله في هذه الدنبا.

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَدُّ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَرَضِيتُ لَكُمُ اللهِ تَعَالَكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣].

## السرح:

في قوله: (وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى) يصح فيها الوجهان:

\* بالجر عطفاً على (فَضْلِ)، يعني: (بَابُ: فَضْلِ الْإِسْلَامِ، وَباَبُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى). اللهِ تَعَالَى).

\* والرفع ابتداءً، يعني: (وَقُوْلُ اللهِ تَعَالَى: ﴿ الْيَوْمَ اَكُمَلْتُ لَكُمُّ دِينَكُمْ ﴾) وهذه الآية اختلف فيها أهل العلم من جهة أن إكمال الدين هل كان من جهة أنه لم ينزل بعد ذلك حُكم وخُتمت بهذه الآية تشريعات الإسلام؟ أم أن المقصود بقوله: ﴿ الْيَوْمَ اَكُمْلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾، يعني: لما أتموا الحج إلى بيت الله الحرام؟ لأنه قد ثبت أن هذه الآية نزلت والنبي ﷺ واقف بعرفة في يوم الجمعة، وكانت تلك حجة الوداع، ففي قوله: ﴿ الْيَوْمَ اَكُمْلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ اختلف أهل التفسير في تفسير هذه الآية (١) ، فمن قائل: إن المراد بها إكمال اختلف أهل التفسير في تفسير هذه الآية (١) ، فمن قائل: إن المراد بها إكمال

<sup>(</sup>۱) قال ابن الجوزي في زاد المسير (۲/ ۲۸۷، ۲۸۸): «وفي معنى إكمال الدين خمسة أقوال:

أحدها: أنه إكمال فرائضه وحدوده، ولم ينزل بعد هذه الآية تحليل ولا تحريم، قاله: ابن عباس والسدي، فعلى هذا يكون المعنى اليوم أكملت لكم شرائع دينكم. والثاني: أنه بنفي المشركين عن البيت، فلم يحج معهم مشرك عامئذ، قاله: سعيد ابن جبير وقتادة، وقال الشعبي: كمال الدين هاهنا عزه وظهوره وذل الشرك ودروسه لا تكامل الفرائض والسنن؛ لأنها لا تزال تنزل إلى أن قبض رسول الله على هذا يكون المعنى اليوم أكملت لكم نصر دينكم.

الشعائر وإكمال الفرائض الظاهرة بالحج. وقال آخرون: إن المراد بها إكمال الأحكام، فكل ما كان في الدين من العقائد والأحكام فإنه قد أُكمل حين نزول هذه الآية، ولا يضر أن نزل بعد هذه الآية آية أو آيتان فيها ذكر لبعض الواجبات أو نهى عن بعض المحرمات؛ لأن هذه تكون كالتفصيل لما سبق قبل نزول هذه الآية.

\* قوله على: ﴿ الْمَوْمَ اَكُمْلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَاَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلام دِيناً ، وإكمال الدين يعني: أن هذا وأتمَّ علينا النعمة ، ورضي لنا الإسلام ديناً ، وإكمال الدين يعني: أن هذا الدين – وهو دين الإسلام بعقيدته وشريعته ومصادره من الكتاب والسنة ، وما دل عليه الكتاب والسنة من الأدلة – قد أكمله الله على ، فأكمل لنا الدين فلم يعد فيه زيادة لمستزيد ، وهذا من فضل الإسلام أن غيره من الملل لم تكن كاملة ، بل كان الناس بعدها يحتاجون إلى أشياء فلا يجدونها ، فجعل الله على هذا الدين كاملاً حتى لا يكون فيه زيادة لمستزيد .

والثالث: أنه رفع النسخ عنه، وأما الفرائض فلم تزل تنزل عليه حتى قبض، روي عن ابن
 جبير أيضاً.

والرابع: أنه زوال الخوف من العدو والظهور عليهم، قاله الزجاج.

والخامس: أنه أمن هذه الشريعة من أن تنسخ بأخرى بعدها؛ كما نسخ بها ما تقدمها. وفي إتمام النعمة ثلاثة أقوال:

أحدها: منع المشركين من الحج معهم، قاله: ابن عباس را الله وابن جبير وقتادة. والثاني: الهداية إلى الإيمان، قاله ابن زيد.

والثالث: الإظهار على العدو، قاله السدي. ١. هـ.

وانظر أيضاً: فتح القدير للشوكاني (٢/ ١١).

\* وقد دخل من قبلنا من الأمم في كثير من البدع والسلوكيات عن جهل منهم تارة وعن علم تارة؛ لكن في الإسلام وفي دلائله من الكتاب والسنة بيان للأصول التي تدل على كمال الدين، وعلى أنَّ أصول الدين وعقائد الملة ظاهرة بينة واضحة؛ مما جعل أهل الإسلام في أمنَةٍ أن يكونوا ضالين عن الحق كما ضل من قبلنا، أو يكونوا زائغين عنه لعدم علمهم به، فالعلم به ظاهر، وإكمال الله لهذا الدين بيِّن؛ فلذلك منَّ الله على الناس بهذا الإكمال حيث قال الله على الناس بهذا الإكمال حيث قال الله على الناس بهذا

قال: ﴿وَأَتَّمَٰتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي﴾ والنعمة نوعان:

\* نعمة دينية.

\* ونعمة دنيوية.

### والإسلام له فضل في الجهتين:

فمن الجهة الدينية: الإسلام بمصادره من الكتاب والسنة فيه البيان لما يحتاجه الناس في أمر دينهم حيث لا يلتبس الطريق على من أراد الحق.

وفيه أيضا فضل على أهل الإسلام في النعمة الدنيوية؛ لأن الله على أمل الإسلام أنه يكون في حياة طيبة؛ كما قال الله على: الله على وعد من تمسك بالإسلام أنه يكون في حياة طيبة؛ كما قال الله على أومن عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْمِينَهُم حَيَوةً طَيِّبَةً الله على النحل الإعراق الطيبة تشمل الطمأنينة في هذه الدنيا، وتشمل الأمن، وتشمل سعة الرزق، وتشمل الرضا، ونحو ذلك مما لا تكون الحياة الطيبة إلا به، ولا يكون الاطمئنان والعيش الرغد إلا به، مهما كثر المال أو كثرت مخارج الدنيا فلا تستقيم إلا بالطمأنينة والرضا والأنس لله على وهذه كفلها الدين لأهل الإسلام.

قال: ﴿وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِيناً ﴾ [المائدة: ١]، والإسلام إذا رضيه الله على لعباده ديناً معنى ذلك: أنه على يرضى عمن أخذ بهذا الإسلام، ويرضى عمن استقام على الإسلام ودخل فيه، وإذا كان كذلك فأهله مرضيٌ عنهم، وإذا كانوا مرضياً عنهم من الله على فهم إذاً مخصوصون بتوفيق الله على ومعيته الخاصة، قال على: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَٱلَّذِينَ هُم تُحُسِنُونَ ﴾ [النحل: ١٢٨]، ومعية الله على المعية الخاصة هي لمن رضي عنه، فمن رضي عنه قولاً وعملاً – وذلك بتمسكه بالإسلام اعتقاداً وعملاً – فإنه يحظى بالمحبة من الله على والتوفيق والهدى، وهذه كلها فيها من الآثار في الدنيا والآخرة مما لا يدخل تحت حصر.

إذاً دلت الآية كما هو مراد المؤلف عَنَلَهُ أن الإسلام كمُل، وأن الله أتم علينا النعمة الدنيوية والدينية، وأنه رضي الإسلام ديناً، ورضي عن أهله الذين أخذوا به، وهذا من محبة الله على لهذا الدين، ومن فضل الدين على أهله أنه كان سبباً في فضل الله على أومحبته، وإنعامه، وإكمال الأمر لأهل الإسلام.

وإذا تأملت في غيرنا من الأمم فإنك ستجد أن الله على لم يمنحهم من الفضل كما منح هذه الأمة؛ ولهذا وجب على المؤمن أن يتبين فضل الله على من على الله على وبسلوكه، فإن الله على هو صاحب المنة لو كانوا يعقلون.

## وفي الآية من الفوائد:

أولاً: أنَّ قول الله ﷺ: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ دل على أن الإكمال شمل الدين كله، والدين ينقسم في أحد الاعتبارات إلى عقيدة وشريعة،

وإكمال الدين يعني إكمال العقيدة والشريعة، والعقيدة لها وسائل لإثباتها والعلم بها، وإثبات الغاية إثبات للوسيلة، فإثبات كمال الغاية هو إثبات كمال الوسائل، ففي الآية دليل على أنَّ وسائل تقرير العقيدة والشريعة قد أكملها الله على الله على الكتاب والسنة من الأدلة النصية، أو الأدلة الأخرى التي دل عليها القرآن والسنة، فعقيدة الإسلام أكملها الله، فلا يمكن أن يكون في غير الكتاب والسنة من الدين ما هو أكمل مما فيهما، ولهذا بطل قول الفلاسفة وأهل الكلام وأهل الفرق بأكملها في أنهم راموا الكمال في طرق عقلية أو فلسفات كلامية، راموا الكمال فيها فأخذهم النقص، حتى قال قائلهم: (طريقة السلف أسلم؛ لكن طريقة الخلف أعلم وأحكم)(١) ويريدون أيضا: أكمل وهذا دلت الآية على بطلانه؛ لأن النقص، كاملة فإن الطرق المختلفة التي أحدثت وسائل أخرى تكون ظاهرة البطلان.

الفائدة الثانية: قوله على: ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِيناً ﴾ [المائدة: ٣]، في قوله: ﴿ لَكُمُ هُ ما يدل على أن الإسلام الذي رضيه هو الإسلام الخاص الذي صار سمةً لهذه الأمة، وإلا فكلمة ﴿ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ تشمل رسالة كل رسول؛ لأن كل رسول بُعث بالإسلام؛ لكن في قوله: ﴿ لَكُمُ ﴾ ما يدل على أن الإسلام الذي رضيه الله على هو الإسلام الخاص الذي من لم يدخل فيه فإنه ليس بمسلم بعد مجيء النبي ﷺ، وأما قبل ذلك فمن أسلم الإسلام الإسلام

<sup>(</sup>۱) انظر: درء التعارض لشيخ الإسلام ابن تيمية كله (٥/ ٣٧٨)، والفتوى الحموية الكبرى (ص١١٥٥)، والصواعق المرسلة لابن القيم كله (٣/ ١١٣٣)، وفتح الباري للحافظ ابن حجر كله (١٣/ ٣٥٢).

الذي أمر به الرسول الذي جاء فإنه يكون مسلماً مرضياً؛ ولكن بعد بعثة النبي ﷺ فإنه لا إسلام إلا الإسلام الخاص، وهذا يشمل مراتب الدين الثلاثة: الإسلام والإيمان والإحسان(١١).

والدين هو: كل ما يدين به الناس ويجعلونه إلفاً لهم وديدناً لهم، وهو في أصله مأخوذ من الديدن، هذا ديدنه؛ يعني هذا ما اعتاده والتزمه، دِنْتُه يعني: التزمتُه (٢)، والدَّين سُمي بذلك لأنه مُلتَزم به، والدِّين كذلك هو الطريقة الملتزمة، فإذا اعتقد شيئاً والتزمه صار له دينا، وإذا عمل بشيء وسلكه صار له دينا، حتى الأنظمة التي تُلتزم تسمى في اللغة ديناً؛ كما قال الله على في قصة يوسف عَيْنَا ؛ كما قال الله عَلى في قصة يوسف عَيْنَا ؛ كما قال الله عَلى سرق يؤخذ أسيراً طريقة الملك في الأحكام – في مسألة السرقة وأنَّ الذي سرق يؤخذ أسيراً أو رقيقاً عقاباً له على سرقته – ديناً ؛ لأنه التزام لحكم في كل حال، لهذا صار الدين – دين الملك في رعيته حين ذاك الدين – دين الملك في رعيته حين ذاك من الشرائع.

<sup>(</sup>۱) قال العيني في عمدة القاري (۲/ ۱۱٥): (فقد أطلق رَسُول الله، عَلَيْهِ الصَّلَاة وَالسَّلَام، اللّذين على الْإِسْلَام وَالْإِيمَان وَالْإِحْسَان. بقوله: «إِنَّهُ جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ»، وَإِنَّمَا علمهمْ هَذِه الثَّلَاثَة، وَالْحَاصِل أَن الدّين تَارَة يُطلق على الثَّلَاثَة الَّتِي سَأَلَ عَنْهَا جِبْرِيل عَلِي الثَّلَاثَة الَّتِي على الْإِسْلَام كَمَا فِي قَوْله تَعَالَى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَيَنَاكُ المائدة: ٣]) ا.ه.

<sup>(</sup>۲) انظر: لسان العرب (۱۳/ ۱۵۳): «الدِّين: العادة، تقول: ما زال ذلك دَيْدَنَه ودَيدَانه ودِينَه ودَأْبَه وعادَتَه». وانظر أيضًا: المصباح المنير (ص۱۰۸) «دَانَ» بالإسلام «دِينًا» بالكسر تعبد به و «تَدَيَّنَ بِهِ» كذلك فهو «دَيِّنٌ» مثل ساد فهو «سَيِّدٌ»، و «دَيَّنْتُهُ» بالتثقيل وكلته إلى دينه، و «تَرَكْتُهُ وَمَا يَدِينُ» لم أعترض عليه فيما يراه سائغا في اعتقاده، و «دِنْتُهُ» «أَدِينُهُ» جازيته).

وإذا كانت الشريعة مخالفة لشريعة الإسلام يصح أن يُقال لغة: إن هذا دين كذا؛ لأنه يُدان به ويلتزم.

فإذًا في قوله: ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسَّلَامَ دِيناً ﴾ [المائدة: ٣] أن كل التزام يلتزمه الناس في أمور العقائد، أو في أمور الشرائع والأحكام والأقضية، أو في أمور السلوك، أو أمور الدعوة والمنهج، إذا التزموه ولا دليل عليه بنص القرآن أو السنة، أو بما حكم به السلف أو أئمة الإسلام، فإنه بدلالة الآية يمكن أن يقال: إن الله لم يرضَهُ ديناً ؛ لأنه ما رضي ديناً إلا دين الإسلام، على النحو السابق.



وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِّي مِّن دِينِي فَلآ أَعَبُدُ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِكِنْ أَعْبُدُ ٱللَّهَ ٱلَّذِي يَتَوَفَّىٰكُمْ ﴾ [يونس: ١٠٤].

## السرح:

مناسبة الآية ودلالتها أنّ الإمام المصلح كلله يريد يبيَّن أنَّ دين الإسلام له فضل على أهله الذين اتضحت لهم به معالمه ، حيث إنهم يَسْلمون من براثن الشهوات، وبراثن الشبهات وهي أعظم، وإذا وردت الشكوك فإن صاحب الدين يسلم من التردد فيها، فيكون حينئذ عنده البصر النافذ والبصيرة التامة عند حلول الشبهات وعند حلول الشكوك؛ لهذا قال عَنْ: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِن كُننُمْ فِي شَكِّي مِّن دِيغِي فَلَآ أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِكَنْ أَعْبُدُ ٱللَّهَ ٱلَّذِي يَتُونَّنكُمُ ﴾، إذا وقعت الشكوك من أهل الشرك أو أهل البدع أو أهل الضلالات، وأوقعوها لدى المؤمن وعرضوها عليه، فإن من فضل الإسلام على المسلم إذا علمه وتمسك به وصار له به النور في قلبه أنه لا يتأثر بتلك الشبه، ولا يتأثر بتلك الشكوك؛ كما كان إمامنا رسول الله عليه قوياً فيما واجه به المشركين حيث قال لهم: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنْتُمْ فِي شَكِّ مِّن دِينِي ﴾ ، يعني: من دين الإسلام والتوحيد الذي جئتُ به، ﴿ فَلَا أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِكِنْ أَعْبُدُ ٱللَّهَ ٱلَّذِي يَتَوَفَّنكُمْ ﴾، أعلن كلمة التوحيد - لا إله إلا الله -التي فيها النفي والإثبات، يعنى: إن كنتم أنتم في شك من ديني، وديني واضح ليس فيه شبهة، وليس فيه شك، فأنتم أحق بالشك، فأنا أعبد الله وحده لا شريك له، فهو الذي يتوفاكم، وهو الذي يملك نفعكم وضركم، وهو الذي يقبض أرواحكم إذا انتهت آجالكم، ولم أتجه إلى معبوداتكم الضعيفة التي لا تملك لنفسها نفعاً ولا ضراً، هذه الأصنام أو الأوثان

وهذا من فضل الله على عبده بعد فهمه للإسلام الصحيح واعتقاده الاعتقاد الحق، إلا يكون عنده شك بقدر قوة العلم في القلب، فإن هذه القوة تنفي جميع الشكوك، ويكون المرء على بينة من دينه وقوة فيه، فمهما شكك المشككون فإنه لا يلتفت إليهم بل يقيم الحجة عليهم، وبقدر إسلامه وقوته وثباته عليه، تصديقاً في الأخبار واتباعاً في الأوامر والأحكام، يكون فضل الله عليه بالثبات على الإسلام، وَرَد الشّبه والشكوك.

ولهذا فإن بعض العوام الذين وإن كان نصيبهم من العلم قليل، إلا أن عندهم من قوة اعتقادهم وعدم الشك والامتراء في عقيدتهم ما ليس عند بعض المثقفين، وذلك من فضل الله على عليهم بأن امتن عليهم بالإسلام، الذي به جُليت الشكوك، وأنار الله على قلوبهم، فلم يعد عندهم في الطريق لبسٌ، ولم يعد عندهم في الطريق ظلامٌ، بل مهما خالف المخالفون فهم على بينة، وهذا من ثمرات على بينة، وهذا من فضل الإسلام الصحيح، وهذا من فضل الإسلام على أهله أنَّ المسلم إذا علم دين الإسلام بالأدلة، وعلم العقيدة، وتبيَّن له التوحيد، واعتقد ذلك عن علم وبينة وبصيرة ويقين، فإن الله على يحميه عند حلول الشبهات وعند حلول الشبهات وعند فلا يجد ما يردُّ به تلك الشبهة؛ لكن كلما قوي الإيمان كلما قوي الإسلام والعلم بتفاصيل الإسلام في عقيدته وشريعته، فإن المرء يكون قوياً معتزاً والعلم بتفاصيل الإسلام في عقيدته وشريعته، فإن المرء يكون قوياً معتزاً

بالإسلام لا تؤثر فيه شبهة، وإذا عرض له شك أو عَرض له عارض في شبهة فإنه يرده بقوة.

وهذا من آثار وفضل الإسلام على أهل الإسلام؛ أن الله على يثبتهم، وأن الله على يقذف في قلوبهم النور، وأن الله على لا يكلهم إلى أنفسهم، بل يعينهم ويسددهم عند حلول الشبهات، وهذا واقع؛ فإنما صمد في كل زمن عند حلول الفتن أهلُ العلم بالإسلام، وأهل العلم بالشريعة، وأهل العلم بالعقيدة والسنة، فإنهم صمدوا ونفعوا، وكان لهم الأجر على أنفسهم وعلى الأمة في كل زمان ومكان.

ومن كلام شيخ الإسلام ابن تيمية كَلْهُ أنه قال: (مِنْ الْمَعْلُومِ أَنَّ أَهْلَ الْحَدِيثِ يُشَارِكُونَ كُلَّ طَائِفَةٍ فِيمَا يَتَحَلَّوْنَ بِهِ مِنْ صِفَاتِ الْكَمَالِ وَيَمْتَازُونَ عَنْهُمْ بِمَا لَيْسَ عِنْدَهُمْ. فَإِنَّ الْمُنَازِعَ لَهُمْ لا بُدَّ أَنْ يَذْكُرَ فِيمَا يُخَالِفُهُمْ فِيهِ عَنْهُمْ بِمَا لَيْسَ عِنْدَهُمْ. فَإِنَّ الْمُنَازِعَ لَهُمْ لا بُدَّ أَنْ يَذْكُرَ فِيمَا يُخَالِفُهُمْ فِيهِ طَرِيقًا أُخْرَى؛ مِثْلَ الْمَعْقُولِ وَالْقِيَاسِ وَالرَّأْيِ وَالْكَلَامِ وَالنَّوْقِ وَنَحْوِ ذَلِكَ. وَالْمُحَاجَّةِ وَالْمُجَادَلَةِ وَالْمُكَاشَفَةِ وَالْمُخَاطَبَةِ وَالْوَجْدِ وَالذَّوْقِ وَنَحْوِ ذَلِكَ. وَكُلُّ هَذِهِ الطُّرُقِ لِأَهْلِ النَّاسِ عَقْلَا وَكُلَاصَتُهَا: فَهُمْ أَكْمَلُ النَّاسِ عَقْلَا وَأَعْدَلُهُمْ وَكُلَامَتُهَا: فَهُمْ أَكْمَلُ النَّاسِ عَقْلَا وَأَعْدَلُهُمْ وَكُلَامَتُهَا وَأَصَحُهُمْ مَوْكُهُمْ النَّاسِ عَقْلَا وَأَعْدَلُهُمْ وَكُلَامَتُهَا وَأَصَحُهُمْ مَنْ النَّاسِ عَقْلَا وَأَعْدَلُهُمْ وَكُلَامَتُهُمْ وَجُدًا وَذَوقًا. وَهَدَاهُمُ وَمُكَاشَفَةً وَأَصُوبُهُمْ سَمْعًا وَمُخَاطَبَةً وَأَعْظَمُهُمْ وَأَحْسَنُهُمْ وَجُدًا وَذَوقًا. وَهَذَاهُمُ هُو لِلْمُسْلِمِينَ إِللنَّسْبَةِ إِلَى سَائِرِ الْأَمْمَ وَلِأَهْلِ السَّنَّةِ وَالْحَدِيثِ بَالنَسْبَةِ إِلَى سَائِرِ الْأَمْمُ وَلِأَهْلِ السَّنَةِ وَالْحَدِيثِ الْنَسْلِمِينَ أَحَدً وَأَسَدَّهُمُ مُ وَكُلَا مُنْ السَّقَوْلُ وَأَنْ النَّعُلُومِ وَالْأَعْمَالِ أَصْعَافَ مَا يَنَالُهُ غَيْرُهُمْ فِي الْمُدَّةِ الْمُنْ الْمَقْولِ وَكُولِكَ أَهْلُ السَّنَةِ وَالْحَدِيثِ تَجِدُهُمْ كَذَلِكَ مُتَمَتِّعِينَ) (١٠).

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوی (٤/ ۹، ۱۰، ۲۹، ۵۱).

فلعلماء الحديث وحملته في كل زمان من العلم بالدين، ومن القوة عند حلول الشبهات ما يَفْضُلون به غيرَهم، حتى إنك تجد عندهم من اليقين والعلم التام عند حلول الشبه على الإسلام والسنة ما يتعجّب منه المرء؛ لكن هذا بفضل الله عن وبرحمته، وكذلك من كان معهم في حمل الحديث والسنة والعناية بذلك، فإن الله عن يُقوِّي يقينهم، ويُعْظِم معرفتهم وعلمهم حتى يكونوا ثابتين أقوياء عند حلول الشبهات والشكوك.

فإذًا دلت الآية على أن الإسلام له فضل عظيم على أهله، أنَّ المسلم إذا استمسك بالتوحيد وأسلم الإسلام الكامل لله على، فإنه تقوى عزته ويقوى يقينه، فلا يلفته عن دينه لافت، ولا يصرفه عن دينه صارف، بل يثبته الله على القول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة.



وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمُ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ وَبَجْعَل لَّكُمُ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمُ وَٱللَّهُ غَفُورُ رَّحِيمٌ ﴾ [الحديد: ٢٨].

## الـشــرح:

في هذه الآية مناسبة عظيمة لفضل الإسلام، وهو أن الله على خاطب المؤمنين بأنهم إن حققوا الإسلام بما يشمل المراتب الثلاث: إن حققوا الإسلام، واتقوا الله، وآمنوا برسوله، فإن الله على يتفضل عليهم لأجل هذا التمسك منهم، ولأجل استعصامهم بالله على واعتصامهم بحبله ودينه المتين، فَيَمُّنَ عليهم بثلاثة أنواع من الفضل:

الفضل الأول: أنه يؤتيهم كفلين من رحمته، وهذا كما قال هنا: ﴿ يُؤْتِكُمُ كَفُلَيْنِ مِن رَحْمَتِهِ، وهذا كما قال هنا: ﴿ يُؤْتِكُمُ كَفُلَيْنِ ﴾ يُراد بها حظين الله على عظيمين من رحمته، وهذان الحظان العظيمان يشملان الأجر، بأن الله على يضاعف الأجر للمؤمن، فكل مسلم يؤتيه الله على أجره مرتين، يعني: يضاعف له الأجر والثواب منَّةً من الله على وتكرماً.

وأيضا ﴿ يُؤْتِكُمُ كِفَلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ عَ ﴾ [الحديد: ٢٨] يشمل الرحمة التي تقوم بها الحياة: رحمة الدنيا وأيضا رحمة الآخرة، فلا أحد يسلك في الدنيا طريقاً

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۲۷/ ۲٤۱، ۲٤۲)، وقال السيوطي في الدر المنثور (۸/ ۲۷): (أخرج عبد بن حميد عن ابن عباس ﴿ يُؤْتِكُمُ كِفُلَيْنِ مِن رَّمَّتِهِ عَهُ قَالَ: أَجْرَيْنِ، وعن مجاهد قال: ضعفين، وعن الضحاك قَالَ: أَجْرَيْنِ، وعن قتادة قال: حظين) ا.ه. بتصرف.

إلا وهو محتاج إلى رحمة الله على، وكذلك الآخرة لا أحد ينجو فيها إلا برحمة الله على، فالآية اشتملت على تفضل الله على أهل الإسلام بأنه يؤتيهم كفلين من رحمته: رحمة الدنيا ورحمة الآخرة.

الفضل الثاني: قال على: ﴿ وَيَجَعَل لَكُمُ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ عَلَى التحديد: ٢٨]، والنور الذي يمشون به هو نور العلم واليقين والبصيرة، وقد دارت تفاسير السلف على أن النور الذي يمشي به هو نور العلم واليقين والبصيرة (١)، فإذا استقام المرء حقيقة على الإسلام وجاهد نفسه بتقوى الله والإيمان برسوله فإن الله عن يمنحه العلم بتهيئة سبله له وبمحبة أهله وسماع كلامهم، فيجعل له نوراً يمشى به.

وهاهنا وقفة: بأن الله على من أسمائه النور، والنور في أسمائه على له أثر في الشريعة في أن الله على جعل رسوله على نوراً، وجعل الكتاب الذي

 <sup>(</sup>١) قال ابن جرير الطبري في تفسيره (٢٧/ ٢٤٤): (اخْتَلَفَ أَهْلُ التَّأُويلِ فِي الَّذِي عَنَى بِهِ النُّورُ فِي النُّورُ فِي هَذَا الْمَوْضِعِ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: عَنَى بِهِ الْقُرْآنَ، وَقَالَ آخَرُونَ: عُنِيَ بِالنُّورِ فِي هَذَا الْمَوْضِع: الْهُدَى) ١.هـ. بتصرف.

وقال ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٧٩): «قوله تعالى: ﴿وَيَجْعَلَ لَكُمَّ نُورًا﴾ فيه أربعة أقوال:

أحدها: القرآن، رواه سعيد بن جبير عن ابن عباس راي الما

والثاني: نوراً تمشون به على الصراط، رواه أبو صالح عن ابن عباس.

والثالث: الهدى، قاله مجاهد.

والرابع: الإيمان، قاله ابن السائب» . ا . ه .

وانظر أيضاً: تفسير ابن كثير (٣١٧/٤)، وتفسير البغوي (٣٠٢/٤)، والدر المنثور للسيوطي (٨/ ٦٥)، وتفسير السعدي: (١/ ٨٤٣).

هو القرآن نوراً، وجعل في قلوب المؤمنين أيضا بالعلم نوراً، قال على المؤمنين أيضا بالعلم نوراً، قال على المؤمنين أيضا بالعلم نوراً، قال على أوّد جَاءَكُم مِّرَب اللهِ نُورُ وَكِتَبُ مُبِيبُ المائدة: ١٥]. والنور هنا في أحد التفسيرين هو الرسول على الأنه عَطَفَ عليه الكتاب، أو على القول الثاني على أنه الكتاب؛ ولكن نَوَّعَ وصفه (١).

والنور هذا الذي يقذفه الله على في القلب لا يكون إلا لأهل الإسلام، وكل مؤمن له حظ من هذا النور؛ لكن إنما يعظم هذا النور بعظمة تحصيل الإسلام والاستقامة عليه عقيدة وشريعة؛ لهذا كلما قوي أخذ الإسلام، وكلما قوي العلم بالشريعة، وكلما قوي العلم بالاعتقاد، وكلما قوي العلم بالله على زاد هذا النور في القلب، وإذا زاد النور في القلب فإنه يُبصر به في ظلمات الشبهات، وظلمات المسائل التي قد ترد على الإنسان في حياته.

وتسمية الله على له نوراً في قوله على: ﴿وَيَجْعَل لَكُمُ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ ٤﴾ [الحديد: ٢٨]، في قوله على: ﴿تَمْشُونَ بِهِ ٤﴾ يعني: تمشون بهذا النور في الظلمات، فإن هذه الحياة ما فيها من شبه، وما فيها من شهوات، وما فيها من صوارف أشبه ما تكون بالظلمة؛ لهذا يُحتاج فيها إلى النور، وكلما قوي

<sup>(</sup>۱) قال الطبري في تفسيره (٦/ ١٦١): (يَعْنِي بِالنُّورِ مُحَمَّدًا ﷺ، الَّذِي أَنَارَ اللَّهُ بِهِ الْحَقَّ، وَأَظْهَرَ بِهِ الْإِسْلَامَ ، وَمَحَقَ بِهِ الشِّرْكَ فَهُوَ نُورٌ لِمَنِ اسْتَنَارَ بِهِ يُبَيِّنُ الْحَقَّ) ا.هـ. وقال البيضاوي في تفسيره: (٢/ ٣٠٧): «يعني القرآن، فإنه الكاشف لظلمات الشك والضلال، والكتاب الواضح الإعجاز، وقيل: يريد بالنور محمداً». ا.ه. وقال النسفي في تفسيره: (١/ ٢٧٥): «يريد القرآن؛ لكشفه ظلمات الشرك والشك، ولإبانته ما كان خافياً على الناس من الحق، أو لأنه ظاهر الإعجاز، أو النور: محمد ﷺ؛ لأنه يُهتدى به؛ كما سمي سراجاً». ا.ه.

وانظر أيضاً: زاد المسير لابن الجوزي (٢/ ٣١٦)، وتفسير السعدي (١/ ٢٢٦).

النور قوي إبصار الطريق.

ومن آثار ذلك أن أهل الإسلام المستمسكين به، والمستمسكين بطريقة السلف، والذين أخذوا بالإسلام والسنة على نحو ما سيوصف في هذا الكتاب بالأدلة، على أن كل من قرب منهم فإنه سيبصر من النور بقدر بقدر قربه منهم، وكلما بعد عنهم ضعف عنه النور، وله من النور بقدر بعده عنهم. وقد نبه على ذلك العلامة ابن القيم كله في كتابه الفوائد (١) في أن من آثار النور الذي يقذفه الله كل في قلب أهل التوحيد والسنة أن من قرب منهم صار له من النور بقدر قربه منهم بحيث يؤثر به صواب الطريق؛ لهذا تجد العامي من أهل التوحيد الذي لم يتعلم من العلم عنده من النور والبصيرة في كثير من المسائل – في العقيدة، وفي التوحيد، وفي السلوك – ما يبصر به طريق الظلمات؛ لأنه وإن لم يكمل عنده العلم، أو يكون على علم؛ لكن لقربه من أهل النور فإنه يحصل له ذلك. وهذه قاعدة مهمة في سبيل المنهج في أن الالتحاق بأهل العلم، والقرب من أهل الاستقامة على الإسلام والسنة وطريقة السلف الصالح، فكلما قرب العبد منهم ومن

<sup>(</sup>۱) انظر: الفوائد (۱/ ۹۰)، قال كَلَنه: «وقوله: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِ ٱلنَّاسِ ﴾ [الأنعام: ۱۲۲]، يتضمن أموراً:

أحدها: أنه يمشي في الناس بالنور وهم في الظلمة، فمثله ومثلهم كمثل قوم أظلم عليهم الليل فضلوا ولم يهتدوا للطريق، وآخر معه نور يمشي به في الطريق ويراها ويرى ما يحذره فيها.

وثانيها: أنه يمشي فيهم بنوره فهم يقتبسون منه لحاجتهم إلى النور.

وثالثها: أنه يمشي بنوره يوم القيامة على الصراط إذا بقى أهل الشرك والنفاق في ظلمات شركهم ونفاقهم». ا.ه.

طريقتهم كلما منحه الله ﴿ النور الذي يبصر به ولا يضل به السبيل (١). أما الفضل الثالث: في هذه الآية في قوله ﴿ وَيَغْفِرُ لَكُمُّ وَاللَّهُ غَفُورٌ لَكُمُّ وَاللَّهُ غَفُورٌ لَكُمُّ وَاللَّهُ عَنُورٌ لَكُمُ وَالله أَنَّ الإسلام بتحقيقه سبب

(۱) انظر: النونية مع شرحها لابن عيسي (١/ ٢١٢) حيث قال ﷺ في بيان اسم الله تعالى (النور)، ومافيه من المعاني:

وَالنُّورُ مِنْ أَسْمَائِهِ أَيْضًا وَمِنْ قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ كَلَامًا قَدْ حَكَا مَا عِنْدَهُ لَيْلٌ يَكُونُ وَلَا نَهَا نُورُ السَّمَوَاتِ الْعَلَى مِنْ نُورِهِ مِنْ نُور وَجْهِ الْرَّبِ جَلَّ جَلَالُهُ فَهِهِ اِسْتَنَارَ الْعَرْشُ وَالْكُرْسَى مَعَ وَكِتَابُهُ نُسورٌ كَلْدَلِكَ شَرْعُهُ وَكَذَلِكَ الْإِيمَانُ فِي قَلْبِ الْفَتَى وَحِجَائِهُ نُورٌ فَلَوْ كَشَفَ الْحِجا وَإِذَا أَتَى للفَحْسِلِ يُسْرِقُ نُورُهُ وَكَذَاكَ دَارُ الرَّبُّ جَنَّاتُ الْعُلَى وَالْنُورُ ذُو نَوْعَينْ مَخْلُوقٌ وَوَصَـ وَكَذَلِكَ الْخُلُوقُ ذُو نَوْعَينْ مَحْ إحْذَرْ تَزِلُّ فَتَحْتَ رِجْلِيكَ هُوَّةٌ

أَوْصَافِهِ سُبْحَانَ ذِي الْبُوهَان هُ الدَّارمِ عَنْهُ بَلَا نُكُرَان رٌ قُلْتُ تَحْتَ الْفُلْكِ يُوجَدُ ذَانِ وَالْأَرْضِ كَيْفَ الْنُجْمُ وَالْقَمَرَانِ وَكَذَا حَكَاهُ الْحَافِيطُ الْطَّبَرَانِي سَبْع الْطِّبَاقِ وَسَائِر الْأَكْوَانِ نُـورٌ كَـذَا الْبَسَعُـوثُ بِـالْـفُـرْقَـانِ نُـورٌ عَـلَـى نُـورِ مَـعَ الْـقُـرْآنِ بُ لَأَحْرَقَ الْسُبُحَاتِ للأَكْوَانِ في الْأَرْض يَـوْمَ قِـيَامَـةِ الْأَبْـدَانِ نُورٌ تَلْأَلاً لَيْسَ ذَا بُطْلَان فٌ مَا هُمَا وَاللَّهِ مُتَّحِدَانِ سُوسٌ وَمَعْقُولٌ هُمَا شَيْئَان كَمْ قَدْ هَوَى فِيهَا عَلَى الْأَزْمَانِ

عظيم من أسباب المغفرة، فالله ﷺ وعد كل مسلم ومسلمة، وكل مؤمن ومؤمنة أن يغفر لهم، قال على: ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُشْلِمَةِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْقَنِنِينَ وَٱلْقَنَنِئَتِ، إلى قوله في آخر الآية: ﴿أَعَدُّ ٱللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٣٥]، وكل موحِّد قد وعده الله ﷺ بالمغفرة، فمغفرة الذنب يحظى بها أهل الإسلام. لهذا منَّ الله ﷺ على أهل الإيمان وعلى أهل الإسلام بأن جعل الصلاة إلى الصلاة مكفرات لما بينهما إذا اجتنبت الكبائر، ورمضان إلى رمضان (١)، والعمرة إلى العمرة، وكذلك الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة (٢)، وقال ﷺ: «مَنْ حَجَّ هَذَا الْبَيْتَ، فَلَمْ يَرْفُثْ، وَلَمْ يَفْسُقْ، رَجَعَ كَيَوْم وَلَدَتْهُ أُمُّهُ» (٣)، وهذا ونحوه من آثار مغفرة الله على الإسلام، فهذا من فضل الله الإسلام، فهذا من فضل الإسلام عليهم أن كان تمسكهم بالإسلام سبباً من أسباب مغفرة ذنوبهم، فأعظم سبب وأعظم نتيجة للمغفرة أن يستقيم المرء على الإسلام، وكلما كان أقوى في الاستمساك بالإسلام والسنة والبعد على الشرك فإنه يكون أقوى في الإتيان بسبب المغفرة؛ لهذا جاء في الحديث أن الله ﷺ يقول: «يَا بْنَ آدَمَ إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ، ثُمَّ لَقِيتَنِي لا تُشْرِكُ بِي شَيئًا ،

<sup>(</sup>۱) أخرج مسلم في صحيحه (۲۳۳)، والإمام أحمد في مسنده (۲/ ٤٠٠) من حديث أبي هريرة ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: «الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ، وَالْجُمْعَةُ إِلَى الْجُمْعَةِ، وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ، مُكَفِّرَاتٌ مَا بَيْنَهُنَّ إِذَا اجْتَنَبَ الْكَبَائِرَ».

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري (١٧٧٣)، ومسلم (١٣٤٩) من حديث أبي هريرة ﴿ أَن رسول الله ﷺ قال: «الْعُمْرَةُ إِلَى الْعُمْرَةِ كَفَّارَةٌ لِمَا بَيْنَهُمَا، وَالْحَجُّ الْمَبْرُورُ لَيْسَ لَهُ جَزَاءٌ إِلَّا الْحَنَّةُ».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٥٢١، ١٨١٩، ١٨٢٠) ومسلم (١٣٥٠) من حديث أبي هريرة رها

لَأَتَيْتُكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً (١)، يعني: لو أتى بمل الأرض خطايا فإن الله على يأتى بقرابها مغفرة.

لهذا نقول: دلت الآية على أن المؤمن إذا اتقى الله، وآمن برسوله، وحقق ذلك الإسلام، والتزم بالسنة بإيمانه برسوله حق الإيمان والاستقامة على سنته، والاقتداء بهديه على الله والبعد عن كل ما يخالف سنته، فإنه موعود بهذه الفضائل الثلاث العظيمة:

\* أنه يؤتى أجره مرتين؛ بل يؤتى كفلين عظيمين وحظين كبيرين من رحمة الله الله العبده.

\* وأن يجعل الله ﷺ له في كل ذنب مغفرة، ورحمة منه ﷺ وفضلاً، وتكرماً.

هذه الآية قد ذكر فيها الكثير من المفسرين أنها نزلت في أهل الكتاب، وأن المراد بها أهل الكتاب - يعني من اليهود والنصارى - وأن هذه الأمة تدخل فيها؛ لأنها أحق بهذا الوصف وهو الإيمان والتقوى والإيمان

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (٣٥٤٠)، والطبراني في الأوسط (٤/ ٣١٥) من حديث أنس ﷺ، قال أبو عيسى: (هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه)، وأخرجه من حديث أبي ذر ﷺ: أحمد في مسنده (٥/ ١٤٨)، والدارمي (٢٧٨٨)، والبزار (٩/ ٣٠٤)، والحاكم في المستدرك (٤/ ٢٦٩)، وقال: (هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه).

### بالرسول ﷺ (١). لكن هذا فيه نظر من جهتين:

الجهة الأولى: أن الله على قال في الآية التي بعدها من سورة الحديد: ﴿ لِتَكَلَّ يَعْلَمُ أَهْلُ الْكِتَابِ أَلَّا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِن فَضْلِ اللهِ ﴾ [الحديد: ٢٩]، وهذا يدل على أن المراد بقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا التَّقُوا اللهَ وَءَامِنُوا بِرَسُولِهِ ٤٠ يدل على أن المراد بقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا التَّقُوا اللهَ وَءَامِنُوا بِرَسُولِهِ ٤٠ يدل على أن المراد بأهل الكتاب.

الجهة الثانية: أن أهل الكتاب وعدهم الله على إذا آمنوا واتقوا وآمنوا برسوله وأحسنوا إسلامهم أنهم يؤتون أجرهم مرتين؛ كما جاء في سورة القصص؛ وكما جاء في قول النبي على «ثَلاَثَةٌ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُمْ مَرَّتَيْنِ. . » وذكر منهم: «رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمَنَ بِنَبِيّهِ، وَأَدْرَكَ النَّبِيُ عَلَيْ فَامَنَ بِهِ» (٢)؛ فهذا يؤتى أجره مرتين، فأهل الكتاب إذا استقاموا وآمنوا وأسلموا فإنهم يؤتون أجرهم مرتين؛ لكنهم ليسوا هم المقصودين بهذه الآية.

وهنا تنبيه: أن في قول الله عَلى: ﴿ وَيَجْعَل لَكُمُ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ عَلَى الله عَلَى: ﴿ وَيَجْعَل لَكُمُ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ عَلَى النَّالِ اللَّهِ عَلَى النَّالِ عَنْ النَّالِ اللَّهُ النَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِيلَا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۲۷/۲۷)، وتفسير ابن كثير (۱/۳۱۷)، وتفسير البغوي (۲۱۷/٤)، والدر المنثور للسيوطي (۲۲۹/۶)، والمحرر الوجيز لابن عطية (٥/ ٢٧١)، وتفسير السعدي (١/ ٨٤٣).

قال الشيخ السعدي كلفة: (وهذا الخطاب يحتمل أنه خطاب لأهل الكتاب الذين آمنوا بموسى وعيسى كلفة، فيأم أن يعملوا بمقتضى إيمانهم بأن يتقوا الله، فيتركوا معاصيه، ويؤمنوا برسوله محمد كلفة، ويحتمل أن يكون الأمر عاماً يدخل فيه أهل الكتاب وغيرهم، وهذا هو الظاهر، وأن الله أمرهم بالإيمان والتقوى الذي يدخل فيه جميع الدين، ظاهره وباطنه، وأصوله وفروعه). ا.ه. بتصرف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٩٧)، ومسلم (١٥٤) من حديث أبي موسى الأشعري ﷺ.

## من القرآن<sup>(١)</sup>:

\* تارة يقال: النور هو القرآن.

\* وتارة يقال: النور الإسلام.

\* وتارة يقال: النور السنة.

ونحو ذلك، وكلها تفاسير صحيحة؛ لأن الجميع نور، كما وصف الله الإسلام بأنه نور، وأن القرآن نور، وأن نبيه على نور، إلى آخره.

إذا تبين هذا بعد هذه الآيات فيظهر مما سبق: أن الله على إذ جعل الإسلام مفضّلا على غيره، وجعل أهله مفضّلين على غيرهم، وجعل هذه الأمة مفضلة على غيرها، وهذا يعني أنَّ تبعة الدين بهذا التفضيل عظيمة؛ لأنه كلما عظم الفضل عظمت التَّبعة؛ لهذا قال الله على في وصف هذه الأمة: ﴿ كُنْتُم مُثِر أُمَةٍ أُخْرِجَت لِلنَّاسِ تَأْمُونَ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ المُنكِ وَتُوَمِّنُونَ بِاللَّهِ في المُعاب، والنبي على وَتُومِنُونَ بِاللَّهِ في الكتاب السباب، والنبي على المعاب هو أفضل الأنبياء والمرسلين الأسباب جاءت في الكتاب والسنة - يعني: أسباب هذا التفضيل - وهذه الأمة أفضل بنص الكتاب والسنة كما سبق المناب عنواخذ العالم بما لا يؤاخذ به من ليس بعالم، والأمور إذاً بمقابلها. هذا يُعظم التبعة على كل رافع لراية السنة والتوحيد: الا يتخلف على التمسك بذلك أولاً، ثم إلا يَسْبَ - أو يَنْسُبَ كلاهما وصحيح - إلى الإسلام والسنة ما ليس منه؛ لأنه إنما يصف الطريق التي صحيح - إلى الإسلام والسنة ما ليس منه؛ لأنه إنها يصف الطريق التي

<sup>(</sup>١) راجع: (ص٢٩).

وصفها الله على ووصفها رسوله على وبيّن الله على فضلها، فإذا كان الله على بيّن هذا الفضل العظيم، فإنما يعرف الطريق بدلائله من الكتاب والسنة، لا بالأهواء، ولابادعاء المدّعين، وإنما كل أحديصف ذلك الطريق بغير ما وصف الله على به الإسلام والسنة، أو وصفها به رسوله على أو أجمع عليها السلف الصالح؛ فإنه حينئذٍ يكون معارضاً فيما يقول.

#### 

وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ ابْنِ عُمَرَ ﴿ عَنْ النَّبِيِّ عَنَّ النَّبِيِّ عَلَىٰ النَّبِيِّ عَلَىٰ الْمَا أَهُلِ الكِتَابَيْنِ كَمَثَلِ رَجُلِ السَّتَأْجَرَ أُجَرَاءَ فَقَالَ: مَنْ يَعْمَلُ لِي مِنْ غُدُوةٍ إِلَى نِصْفِ النَّهَارِ عَلَى قِيرَاطٍ؟ فَعَمِلتُ اليَهُودُ، ثُمَّ قَالَ: مَنْ يَعْمَلُ لِي مِنْ نِصْفِ النَّهَارِ إلى صَلاةِ العَصْرِ عَلى قِيرَاطٍ؟ فَعَمِلتُ النَّصَارَى، ثُمَّ قَالَ: مَنْ يَعْمَلُ لِي مِنْ العَصْرِ إِلَى أَنْ تَغِيبَ الشَّمُ سُ عَلَى قِيرَاطِ؟ الشَّمُ سُ عَلَى قِيرَاطِ؟ الشَّمُ سُ عَلَى قِيرَاطِ؟ السَّمُ اللهَ عَلَى عِنْ العَصْرِ إلَى أَنْ تَغِيبَ الشَّمُ سُ عَلَى قِيرَاطَيْنِ؟ فَأَنْتُمْ هُمْ، فَغَضِبَتُ اليَهُودُ وَالنَّصَارَى وَالنَّصَارَى عَمَلاً وَأَقَلُّ أَجْرًا؟ قَالَ: هَل نَقَصْتُكُمْ مِنْ وَقَالُوا: هَا لَنَا أَكُثُ مُ مَلْ أَقُرْتُ الْ أَجْرًا؟ قَالَ: هَل نَقَصْتُكُمْ مِنْ مَا اللّهُ اللهُ الل

# السرح:

قوله: (وَفِي الصَّحِيحِ)، هذه كلمة يستعملها أهل العلم ويعنون بها إما صحيح البخاري أو صحيح مسلم؛ لأن كلاً منهما صحيح يشترك في هذا الاسم.

وقوله هنا: (وَفِي الصَّحِيحِ) يعني: صحيح أبى عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري الله فقد روى هذا الحديث في عدة مواضع.

وهذا السياق الذي ذكره الشيخ رواه البخاري في كتاب الإجارة، وهو قوله ﷺ: «مَثَلُكُمْ وَمَثَلُ أَهْلِ الكِتَابَيْنِ كَمَثَلِ رَجُلٍ اسْتَأْجَرَ أُجَرَاءً»، يعني بأهل الكتابيين: اليهود والنصارى.

وجاء في بعض الألفاظ: «مَثَلُكُمْ وَمَثَلُ أَهْلِ الكِتَابِ»، وهذا يراد به الجنس.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٢٦٨، ٢٢٦٨) من حديث ابن عمر ،

وفي بعضها: «مَثَلُ المُسْلِمين وَالْيَهُود وَالْنَصَارَى»<sup>(١)</sup>، وكل هذا بمعنى واحد.

هذا المثل يضربه ﷺ لبيان أنَّ هذه الأمة جاءت متأخرة وعملت قليلاً، ولكنها حظيت بأجر كثير، فأعطى الله هذه الأمة قيراطين من الأجر، وأعطى من قبلها قيراطاً، قيراطاً، مع قصر مدتها وقلة عملها، وهذا فيه فضل الله شخ على أهل الإسلام فيما شرعه من شرائع، وفيما اختصهم به، من حيث الزمان ومن حيث المكان.

الأمر الثاني: عند قوله: «اسْتَأْجَرَ أُجَرَاءَ» الاستئجار هنا هل هو حقيقة بأن المثل مضروب على الاستئجار فعلاً، وأنّ ابن آدم استأجره الله على، فجعل له أجراً على عمله؟ أو أن هذا للتقريب ليس على حقيقة الأجر؟

المعتمد عند أهل السنة والجماعة في نظائره في الكتاب والسنة أنه على حقيقته، وأنه أجر على حقيقة الأجر، وهو ما يُعطى من العِوَض لقاء عمل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٥٩) من حديث ابن عمر ﷺ.

من الأعمال، والله على يعطي عوضاً لقاء عمل، والله على هو الذي سماه أجراً، والنبي على الحقيقة في مقابلة عمل، والنبي على الحقيقة في مقابلة عمل، وليس التعبير بالأجر أنه تعبير على المجاز أو أنه تعبير على التمثيل، بل هو أجر على الحقيقة.

وهذا المثال فيه تقرير لذلك حيث قال: «كَمَثَلِ رَجُلِ اسْتَأْجَرَ أُجَرَاءَ»، ومثَّل بأنهم يعملون في زمن، وأعطاهم أجراً قيراطين قيراطين في هذه الأمة، وهذا هو حقيقة الأجر.

وهذا له فوائده الكثيرة في التفسير، وفي فهم النصوص، وفي مسائل عدَّة من مسائل الشريعة والعقيدة أيضا.

ومناسبة هذا الحديث للباب: أن هذه الأمة اختصها الله على من بين الأمم بفضل زيادة الأجر، وهذا أحد أوجه تفضيل هذه الأمة على غيرها، وأحد أوجه فضل الإسلام على هذه الأمة، فهذا في زيادة الأجر.

ومن أنواع الفضل الأخرى: ما ذُكر في الآية من قبل أن الله ﷺ يجعل للمؤمنين نوراً، وأنه يغفر لهم.

وأيضا مما جاء من الفضل في النصوص -غير ما ذُكر-: أنّ هذه الأمة لا تجتمع أبداً على ضلالة، والمقصود بها أمة المؤمنين المستمسكين بما كان عليه النبي على فلالة، فإنها لا تجتمع على ضلالة؛ كما قال على: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ جَهَنَمَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ وَلَنَ الله الله الله وَلَى الله وَلَيْنَ الله وَلَا الله وَلَى الله وَلَا الله والله وا

جاء في الحديث: «إِنَّ أُمَّتِي لا تَجْتَمِعُ عَلَى ضَلاَلَةٍ» (١)، وهو مروي في السنن وغيرها من طرق يحسنها بمجموعها عدد من أهل العلم.

ودل هذا على أنَّ المسلم يمكن أن يعصِم نفسه من الضلال بأن يلتزم بما أجمعت عليه الأمة، فمن التزم في العقيدة بما أجمعت عليه الأمة عند حلول الأقوال المختلفة والأهواء المتباينة، فإنه على سبيل نجاة؛ لأنه أخذ بالجماعة، وأخذ بما أجمعت عليه الأمة، وهذا مصدر نجاة بالاتفاق.

وأيضا من آثارها على المسلم أنَّ عدم اجتماع الأمة على ضلالة، واجتماعها على حق وهدى، أنه ييسر له سلوك السبيل، والاستقامة مع من مشوا خلف طريق الجماعة قبل أن تفسد الجماعة؛ لأنَّ الطرق تباينت، والأمة اختلفت، فإذا أراد المرء الطريق الحق فإنه يبحث عمّن تمسَّك بما كانت عليه الجماعة قبل أن تفسد، يعني: بما كانت عليه الجماعة إذ لم تجتمع على ضلالة، إذ كان اجتماعها على حق وهدى.

فهذا اقتداء عملي باجتماع على حق وهدى كان فيما سلف، والله على عصم هذه الأمة على أن تجتمع على ضلالة كما ذُكر.

في الحديث أيضاً من المناسبة قوله في آخره: «قَالَ: ذَلِكَ فَصْلِي أُوتِيهِ مَنْ أَشَاءُ»، هذا الفضل هو من الله ﷺ، وإذا كان من الله ﷺ فإن فضل

<sup>(</sup>۱) ورد الحديث عن عدد من الصحابة في، منهم: أبو مالك الأشعري في عند أبي داود (۲۲۵۳)، والطبراني في الكبير (۳٤٤٠)، وابن عمر في عند الترمذي (۲۱۲۷)، وقال: (غريب من هذا الوجه)، والحاكم في المستدرك (۱/ ۲۰۰)، وأنس في عند ابن ماجه (۳۹۵۰).

وانظر: تذكرة المحتاج لابن الملقن (ص٥١-٥٦).

الإسلام على أهله إنما هو من الله على، وهذا يجعل المسلم دائم التعلق بالله على معرفة منه بفضل ربه عليه بهدايته لدينه وأجره عليه، فمن الذي هدى عباده للإسلام؟ الجواب: هو الله على، ومن الذي هداك للاستقامة على السنة؟ الجواب: هو الله على، ومن الذي تفضل عليك بالنور بعد ذلك؟ الجواب: هو الله على، ومن الذي تفضل بالحظين من الرحمة والكفلين من الرجواب: هو الله على .

فحينئذ يكون الأمر من الله على وإليه ابتداء وانتهاء، وهذا يجعل قلب المؤمن موطَّناً على محبة الله على، والذل له، والاعتراف له بالفضل والإحسان دائماً وأبداً.

CARCEAR CARC

وَفِيهِ أَيْضًا عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَفِيهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ: «أَضَلَّ اللهُ عَنْ الجُمُعَةِ مَنْ كَانَ قَبْلنَا، فَكَانَ لليَهُودِ يَوْمُ السَّبْتِ وَللنَّصَارَى يَوْمُ الأَحَدِ، فَجَاءَ اللهُ بِنَا فَهَدَانَا ليَوْمِ الجُمُعَةِ، وَكَذَلِكَ هُمْ تَبَعٌ لنَا يَوْمَ القِيَامَةِ، نَحْنُ الآخِرُونَ مِنْ أَهْلِ الدُّنْيَا وَالأَوَّلُونَ يَوْمَ القِيَامَةِ» (١).

القِيَامَةِ» (١).

# الـشــرح:

قد سبق شرح الآيات التي ذكرها الإمام المجدد كلله في صدر هذا الباب؛ بل وفي صدر هذا الكتاب، مما يدل على فضل الإسلام في نفسه، وفضله على أهله، وفضل هذه الأمة، وما حبا الله على أهله، وفضل هذه الأمة، وما حبا الله على أهله، وفضل هذه الأمة، وما ميز به شريعة الإسلام من الفضائل.

وبعد ذلك قال: (وَفِيهِ أَيْضًا) يعني في الصحيح، وهذا عطف على الكلام الذي سبق، حيث قال فيما سبق: (وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَاهُمُا)، وهذا لا يعني أن يكون المراد بالصحيح هنا هو الصحيح في الحديث الأول، وهذا يجب أن يُنتبه له في صنيع أهل العلم إذا عزوا إلى البخاري أو مسلم، فهناك قال: (وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَاهُمًا)، وهنا قال: (وَفِيهِ أَيْضًا عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَاهُمُا .

وهذا الحديث هو مما أخرجه مسلم في صحيحه عن أبى هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم بلفظه (۸۵٦) من حديث أبي هريرة، وحذيفة رهيها، ورواه بنحوه من حديث أبي هريرة رهمها، البخاري (۸۷٦، ۸۹۲ )، ومسلم (۸۵۵).

عليه، وأنا ما رأيته في البخاري وإنما رأيته في مسلم، وله طرق كثيرة في البخاري وفي مسلم وأما أصله ومعناه فهو البخاري وفي مسلم بمعناه فيكون هذا اللفظ في مسلم وأما أصله ومعناه فهو في المتفق عليه.

ومن ألفاظه ما جاء في صحيفة همام بن منبه اليماني عن أبى هريرة فراي الصحيفة الصادقة المشهورة التي يرويها عبد الرازق بن همام عن معمر بن راشد عن همام بن منبه عن أبى هريرة فراي الله وهو أول حديث في تلك الصحيفة (۱).

والعلماء يعبرون بقولهم: (وَفِي الصَّحِيحِ)، ويعنون بذلك:

أنه يكون في الصحيحين معاً.

أو يكون في البخاري، وهو الأكثر.

أو في مسلم.

وربما عطفوا واحداً على واحد، ويكون أحدهما البخاري والثاني مسلم.

ولذلك لا يُشترط في العطف أن يكون مخرج الحديث واحدًا؛ بل العطف على ظاهره في أن المراد أن يكون الحديث مخرجاً في الصحيح، إما أن يكون في البخاري، أو في مسلم، أو فيهما معاً.

وقوله هنا ﷺ: «أَضَل اللهُ عَنْ الجُمُعَةِ مَنْ كَانَ قَبْلْنَا»، بيانه: أن الله ﷺ ابتلى الأمم من قبلنا في يوم يتخذونه عيداً، فأمرهم بيوم، وأعمى ذلك اليوم

<sup>(</sup>١) انظر: صحيفة همام بن منبه (ص ٢٨).

عليهم فاجتمعوا فيه؛ فاجتمعت اليهود وأجمعت على أن ذلك اليوم هو يوم السبت، وأخطؤوا في ذلك، ثم بعدهم النصارى أُمروا بيوم يتخذونه عيداً، يكون عيد الأسبوع ويجتمعون فيه، فاجتمعوا على أن يكون يوم الأحد، فأخطؤوا في ذلك.

فأضل الله ﷺ الأمتين من قبلنا على اليوم الذي اختاره الله ﷺ في علمه، وهو يوم الجمعة.

وفي هذا دليل على أن الأمم من قبلنا قد تجتمع على غلط وتجتمع على خطأ حتى قبل التحريف، وأنَّ الله على يُضل أمماً بمحض حكمته على عملوه، أو ليكون الفضل لغيرهم عليهم، وهذا من الابتلاء الذي ظهر به فضل هذه الأمة وسابقتُها مع كونها أمة متأخرة في الزمان، وفيه إظهار فضل أمة محمد على خلالة، فظهر بذلك فضل هذه الأمة؛ لما فضّلها الله على بالإسلام من جهتين:

الجهة الأولى: أنه لم يترك اختيار لهم اليوم، بل أمرهم به معيناً، بخلاف من كان قبلنا من الأمم.

الجهة الثانية: أن الله الله النعم على هذه الأمة بأنها لا تجتمع على ضلالة، وهذا اللفظ «لَا تَجْتَمِعُ أُمَّتِي عَلَى ضَلالَةٍ» مروي من طرق يشد بعضها بعضاً، وهي ضعيفة الأسانيد، وبعضها شديد الضعف؛ لكن يشهد بعضها لبعض، مما جعل عدداً من أهل العلم يعدونه في الأحاديث الحسنة (۱)، فهذه الأمة خُصت بعدم اجتماعها على ضلالة، وبأن الله على لم

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٤١).

يَكِلهَا إلى نفسها ، بل بيَّن لها الدين ، وأتم عليها النعمة ؛ كما قال عِن ﴿ ٱلْيُوْمَ الْكُمُ الْكِسُلَمَ دِينَا ﴾ [المائدة: ٣] ، أَكُمَلْتُ لَكُمُ الْإِسْلَمَ دِينَا ﴾ [المائدة: ٣] ، وكما سبق فإن ديناً رضيه الله عِن جملة وتفصيلاً واجب على العباد أن يرضوه هم ؛ إذْ رضيه الله عِن للعباد أن يدينوا به ويستسلموا له سبحانه بهذا الدين .

وفي قوله: «فَهَدَانَا لِيَوْمِ الجُمُعَةِ» أنَّ لفظ الهداية يعمُّ ما كان عن اجتهاد وما كان عن غير اجتهاد، فالله على هذه الأمة فيما أمرها به وفيما نهاها عنه؛ لأن هذا من الهداية العظيمة إلا تُوكَل في أشياء كثيرة إلى أنفسها واجتهادها؛ بل هداها الله على بتفاصيل الأحكام، وهذا من جملة ما يدخل في قوله على: «فَجَاءَ اللهُ بِنَا فَهَدَانَا ليَوْمِ الجُمُعَةِ»، وفي قوله على: ﴿أَهَدِنَا الصِّرَاطَ ٱلنَّمُ تَقِيمَ ﴾ [الفاتحة: ٦]، يعني: طلباً للهداية لتفاصيل الاستقامة على الصراط، علماً وعملاً، اعتقاداً وتصديقاً.

قال بعدها ﷺ: «وَكَذَلكَ هُمْ تَبَعٌ لنَا يَوْمَ القِيَامَةِ»؛ وذلك أن هذه الأمة - أمة محمد ﷺ - تكون سابقة يوم القيامة، فهذه الأمة متأخرة ولكنها يوم القيامة سابقة.

سَبَقَ الْهِلَالُ الْبَدْرَ لَكِنْ لَمُ يَصِرْ بِالسَبْقِ بَدْرًا(١)

ثم قال: «نَحْنُ الآخِرُونَ مِنْ أَهْلِ الدُّنْيَا وَالأَوَّلُونَ يَوْمَ القِيَامَةِ»، يعني: من جنس الأمم التي بُعثت إليها الرسل، فما من أمة إلا جاءها رسول؛ كما قال عَلى: ﴿وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤]، وقال عَلى: ﴿وَلَقَدَ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبَدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتُ فَمِنْهُم مَّنَ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتَ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ ﴾ [النحل: ٣٦].

<sup>(</sup>١) انظر: ديوان الإمام الشوكاني أسلاك الجواهر (ص١٧٠).

فالأمم المتنوعة بُعثت إليها الرسل، لكن آخر أمة هي أمة محمد على توافي سبعين أمة من الأمم بعثت إليها الرسل في أجناسها، ولكن قد تبقى آثار الرسالة وآثار النبوة، وقد لا تبقى، بظلم من العباد، وبصنيع العباد في أنفسهم بأن لم يستجيبوا للرسول، فيوم القيامة يأتي النبي ومعه الرجل والرجلان، ويأتي النبي وليس معه أحد من قلة من استجاب له (۱)، وفي الحديث الصحيح «إِنَّكُمْ تَتِمُّونَ سَبْعِينَ أُمَّةً، أَنْتُمْ خَيْرُهَا وَأَكْرَمُهَا على اللَّهِ (٢)

وقوله: «نَحْنُ الآخِرُونَ مِنْ أَهْلِ الدُّنْيَا» يحتمل أمرين:

\* الآخرون من الأمم التي بُعثت إليها الرسل من أهل الدنيا .

\* أو الآخرون يعني: الأمة التي ستبقى إلى قيام الساعة، فهي آخرة، يعني: ستكون متأخرة على غيرها من الأمم؛ يعني: من أهل الدنيا من جنس الأمم.

قال: (وَالأَوَّلُونَ يَوْمَ القِيَامَةِ)، يعني: أنّ أول الأمم تحاسب هي أمة محمد ﷺ، محمد ﷺ، وأول الأمم تستريح من هول الموقف هي أمة محمد ﷺ، وأول أمة تعبر الصراط هي أمة محمد ﷺ؛ لأن نبيها ﷺ هو السابق إلى هذا كله، وقد قال ﷺ: (أَنَا أَوَّلُ مَنْ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ)(٣)، وأمته ﷺ على أثره،

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري (۵۷۰٥، ۵۷۰۲، ۲۵۶۱)، ومسلم (۲۲۰) من حديث ابن عباس ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ مَعَهُ الرَّجُلُ، وَالنَّبِيُّ مَعَهُ الرَّجُلُ، وَالنَّبِيُّ مَعَهُ الرَّجُلُ، وَالنَّبِيُّ مَعَهُ الرَّجُلَانِ، وَالنَّبِيُّ مَعَهُ الرَّهُطُ، وَالنَّبِيُّ لَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ... الحديث.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۱۳).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في المسند (٣/ ١٤٤)، والدارمي (٥٢)، والطبراني في الأوسط
 (٣) أخرجه الإمام أحمد في شعب الإيمان (٢/ ١٨١) من حديث أنس بن مالك رضي المناه الم

وهذا من فضل الله على هذه الأمة أنهم متميزون في الدنيا مهديون معانون، وهم في الآخرة أيضا سابقون إلى الجنة وسابقون قبل ذلك إلى الاستراحة من هول الموقف.

### إذا تبين هذا، فهذا الحديث فيه فوائد:

الفائدة الأولى: أن الضلال قد يقع في الأمور الاجتهادية؛ لقوله على المُعْلَق اللهُ عَنْ الجُمُعَة مَنْ كَانَ قَبْلنَا»، وقد لا يؤاخذ المجتهد؛ لكن يطلق عليه أنه أضل الله عن الصواب، وفي القرآن أيضًا ما يدل على ذلك؛ كقول الله على: ﴿أَن تَضِلَّ إِحْدَنهُما فَتُذَكِّرَ إِحْدَنهُما اللهُ عَلَى: ﴿ وَقَالُوا أَوِذَا ضَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ أَوِنّا لَفِي خَلِقِ جَدِيدً ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، وكقول الله على: ﴿ وَقَالُوا أَوِذَا ضَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ أَوِنّا لَفِي خَلِقِ جَدِيدً ﴾ [السجدة: ١٠] على الله على: ﴿ وَقَالُوا أَوِذَا ضَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ أَوِنّا لَفِي خَلِقِ جَدِيدً ﴾ [السجدة: ١٠] على أحد التفسيرين (١٠)، وهذا يعني أنّ الضلال هو الذهاب عن وجه الصواب، وقد يكون مع الإثم إذا قصَّر في الاجتهاد، وقد لا يكون مع الإثم، فليس كل وصفي بالضلال يعد قدحاً فيمن وُصف به؛ ولهذا طائفة من أهل العلم يعبرون في المسائل التي يخطئ فيها من أخطأ بأنه ضل في ذلك، أو هذا يعبّرون في المسائل التي يخطئ فيها من أخطأ بأنه ضل في ذلك، أو هذا

<sup>(</sup>۱) قال القرطبي في تفسيره (۳/ ۳۹۷): (قوله تعالى: ﴿ أَن تَضِلَ إِحْدَنهُ مَا ﴾ قَالَ أَبو عُبَيْدٍ: مَعْنَى تَضِلَّ تَنْسَى. وَالضَّلَالُ عَنِ الشَّهَادَةِ إِنَّمَا هُوَ نِسْيَانُ جُزْءٍ مِنْهَا وَذِكْرُ جُزْءٍ، وَيَبْقَى الْمَرْءُ حَيْرَانَ بَيْنَ ذَلِكَ ضَالًا). وقال أيضاً (۱/ ۹۱ ، ۹۲): «قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوٓا أَوْذَا ضَلَلْنَا فِي الْمَرْءُ حَيْرَانَ بَيْنَ ذَلِكَ ضَالًا). وقال أيضاً (۱/ ۹۱ ، ۹۲): «قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوٓا أَوْدَا ضَلَلُهُ مِنْ ضَلَلْنَا فِي اللَّرْضِ ﴾ هَذَا قَوْلُ مُنْكِرِي الْبَعْثِ، أَيْ هَلَكْنَا وَبَطَلْنَا وَصِرْنَا تُرَابًا. وَأَصْلُهُ مِنْ قَوْلِ الْعَرَبِ: ضَلَّ الْمَاءُ فِي اللَّبَنِ إِذَا ذَهَبَ. وَالْعَرَبُ تَقُولُ للشيء غلب عليه غيره حَتَّى خَفِي فِيهِ أَثَرُهُ وَ قَدْ ضَلَّ. وَقَرَأَ ابْنُ مُحَيْضِنِ وَيَحْيَى بْنُ يَعْمُرَ: «ضَلِلْنَا»بِكَسْرِ اللَّامِ، وَهِي خَفِي فِيهِ أَثُرُهُ : قَدْ ضَلَّ. وَقَرَأَ ابْنُ مُحَيْضِنِ وَيَحْيَى بْنُ يَعْمُرَ: «ضَلِلْنَا»بِكَسْرِ اللَّامِ، وَهِي خَفِي فِيهِ أَثَرُهُ : قَدْ ضَلَّ. وَقَرَأَ ابْنُ مُحَيْضِنِ وَيَحْيَى بْنُ يَعْمُرَ: «ضَلِلْنَا»بِكَسْرِ اللَّامِ، وَهِي قَرَاءَهُ عَلِيٍ بْنِ لُعَمْشُ وَالْحَسَنُ : «صَلَلْنَا»بِالصَّادِ، أَيْ أَنْتَنَا. وَهِي قِرَاءَهُ عَلِيٍ بْنِ أَبِي طَالِب عَلَيْهُ ) ا. ه.

وانظر: تُفسير الطبري (٣/ ١٢٤–١٢٦)، وروح المعاني للألوسي (٢١/ ١٢٤)، وفتح القدير للشوكاني (٤/ ٢٥٠).

ضلال مبين، ونحو ذلك، ولا يُعنى به أنه يأثم على ذلك، أو أنه صار في ذلك على وفق هواه، أو ما أشبه ذلك، وإنما هي محتملة - كما جاء في القرآن - أن تكون في النسيان والترك الذي عن غير قصد، وتكون في الأمور الاجتهادية، وتكون أيضاً فيما يتركه المرء عن تقصير في ابتغاء الحق والسعى إليه.

الفائدة الثانية: يوم الجمعة اختلف العلماء فيه: هل هو أول أيام الأسبوع أم هو آخرها؟ (١) وجمهور أهل العلم على أنَّ يوم الجمعة هو أول أيام الأسبوع، وأنّ السبت بعده، وأنّ الأحد بعده، واستدلوا لذلك بعدة أدلة:

\* منها هذا الحديث حيث قال: «وَكَذَلكَ هُمْ تَبَعٌ لنَا يَوْمَ القِيَامَةِ» في قوله: «وَكَذَلكَ».

\* وفي رواية أخرى لهذا الحديث: «فَنَحْنُ الْيَوْمَ، وَاليَهُودُ غَدًا،
 وَالنَّصَارَى بَعْدَ غَدٍ».

\* واستدلوا أيضاً بذلك بأن يوم الجمعة هو يوم عيد، والعيد يكون أول الأيام ولا يكون آخرها، يكون افتتاح الأسبوع ولا يكون آخر الأسبوع.

وطائفة من أهل العلم قالت: لا ، يوم الجمعة هو آخر أيام الأسبوع - في بحث يُطلب من مظانه - لكن الشاهد هنا أنه حتى على هذا القول الذي قال به طائفة من أنه آخر أيام الأسبوع فلا يُعارض أن يكون السبت بعده والأحد

<sup>(</sup>۱) انظر الخلاف في أول أيام الأسبوع والقائلين به في: تفسير ابن كثير (۲/ ٥٩٢)، وفتح الباري (۲/ ٣٥٦)، وفيض القدير (٥/ ٢٢٧)، وروح المعاني (٢/ ٣٥٦).

بعده باعتبار أنها ثلاثة أيام متوالية، فكان السبق لليوم الأول وهو يوم الجمعة، وبعده اليوم الثاني وهو يوم السبت، ثم يوم الأحد.

فعلى كلِّ من القولين فإنّ يوم الجمعة يسبق يوم السبت والأحد.

الفائدة الثالثة: أنّ هذا الحديث - وهو موطن الشاهد للمصنف - فيه دليل على عناية الله على بهذه الأمة، ورفقه بها، وعدم إضلاله لها؛ بل أعانها ومنّ عليها حتى صارت سابقة للأمم في شعائرها في الدنيا وفي منزلتها وكذلك يوم القيامة، وهذا من جملة ما يؤكد فضل الإسلام على أهل الإسلام في أن المسلم إذا التزم وأطاع الله على فإنه يُهدى ويُعان ولا يُترك لنفسه؛ فكما أن هذه الأمة متميزة بأنواع التميز ومنها عدم إجماعها واجتماعها على ضلالة، فإنّ غيرها من الأمم قد ابتليت بأشياء كثيرة، ومما ابتليت به الآصار والأغلال، ومما ابتليت به أنها حُمِّلت ما لا طاقة لها به، ومما ابتليت به كثير من الأحكام في الطهارة والصلاة، وأشباه ذلك مما عجزوا عنه حتى حرَّفوه وتنكبوا الطريق الذي رضيه الله على لهم.

CHARCE CHARCE CHARCE

وَفِيهِ تَعْلِيقًا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «أَحَبُّ الدِّينِ إِلَى اللهِ الحَنِيفِيَّةُ السَّمْحَةُ» (١٠).

# الـشـرح:

يريد بقوله: (وَفِيهِ) يعني: في الصحيح، الذي عناه بقوله في الحديث الذي قبله: (وَفِيهِ أَيْضًا عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ».

(وَفِيهِ تَعْلِيقًا) يعني في صحيح البخاري، «عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ أَنَّهُ قَالَ: أَحَبُّ اللَّينِ إِلَى اللهِ الحنيفِيَّةُ السَّمْحَةُ»، وقد ذكر البخاري كَنَّهُ هذا الحديث معلقاً في باب الدين يسر في كتاب الإيمان من أول صحيح البخاري، ولفظ التعليق من ألفاظ اصطلاح أهل الحديث، ويريدون به أن مَنْ روى الحديث من أصحاب الكتب يُسقِط من أول الحديث الصلة بينه وبين من عزا الكلام إليه، فقد يعزو الكلام إلى النبي عَلَيْق، فيقال: أخرجه تعليقاً، يعني: أسقط إليه، فقد يعزو الكلام إلى النبي عَلَيْق، فيقال: أخرجه تعليقاً، يعني: أسقط

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري معلقاً في صحيحه في كتاب الإيمان، باب الدين يسر، وروى نحوه موصولاً في الأدب المفرد (۱۰۸/۱) من حديث ابن عباس الشها، ولفظه: «سُئِلَ النَّبِيُ ﷺ أَيُّ الأَدْيَانِ أَحَبُ إِلَى اللَّهِ (؟ قَالَ: الْحَنِيفِيَّةُ السَّمْحَةُ»، وروى هذا اللفظ متصلاً مسنداً أيضاً الإمامُ أحمد في المسند (۱/ ۲۳۲)، وعبد بن حميد في مسنده (۱/ ۱۹۹)، والطبراني في الكبير (۱۱۹۷)، انظر: تغليق التعليق للحافظ ابن حجر (۱/ ٤١). وأخرجه ابن سعد في الطبقات (۳/ ۳۹۰) من حديث أبي قلابة الشها، وفيه قصة عثمان ابن مظعون لما اتخذ بيتاً فقعد يتعبد فيه.

وأخرجه الطبراني في الأوسط (٧/ ٢٢٩) من حديث أبي هريرة ﷺ، وقال: (لم يرو هذا الحديث عن صفوان بن سليم إلا حر بن عبد الله تفرد به عبد الله بن إبراهيم). وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (١/ ٦٠) (وفيه عبد الله بن إبراهيم الغفاري منكر الحديث).

ما بينه وبين النبي على من الإسناد، وقد يعزوه إلى الصحابي، فيكون أسقط ما بينه وبين الصحابي، وقد يعزوه إلى التابعي، وقد يعزوه إلى شيخ من أشياخه، وهذه التعاليق موجودة في صحيح البخاري بكثرة، وموجودة أيضاً في صحيح مسلم على قلة، وموجودة أيضاً في غير الصحيحين من كتب الحديث، فالمعلق: هو ما سقط من إسناده من جهة المخرج راو فأكثر.

والبخاري يعلق كثيرًا، وللحافظ ابن حجر كتاب كبير معروف في وصل تعاليق البخاري مطبوع مؤخرًا، سماه (تغليق التعاليق)، أي وصل تعاليق البخاري، والبخاري له في تعاليقه طريقتان:

الطريقة الأولى: تارة يجزم فيقول: وقال عمر، وعن بهز، مثلًا، وهذا يعني أنه صح عنده الإسناد إلى من علق عنه، لكن تقاصر شرط الصحة عما شرطه على نفسه في أسانيد صحيحة، وقد يجزم ويكون قد ذكره في موضع آخر من صحيحه.

الطريقة الثانية: أنه يذكره بصيغة الاحتمال أو التمريض كأن يقول: ويُذكر ويُروى، وقيل وأشباه ذلك، وإذا قال ذلك فقد يكون صحيحًا وقد لا يكون صحيحًا، أي ما مر منه أو ذكره بصيغة الاحتمال، فإنه قد يكون صحيحًا وقد لا يكون، فلا يجزم لأجل تمريضه أو لأجل عدم جزمه لا يجزم بأنه ليس، لأنه قد يكون صحيح الإسناد إلى من علق عنه وقد لا يكون كذلك.

### فهذه التعاليق من حيث صياغة المُخْرج لها على قسمين:

تارة يجزم بها؛ كما قال البخاري كَلَلهُ في هذا الحديث: «بَابُ الْدِينُ يُسُرُّ، وَقَوْلُ الْنَبِيِّ ﷺ أَحَبُّ الدِّينِ إِلَى اللهِ الحَنيفِيَّةُ السَّمْحَةُ».

وتارة لا يجزم بنسبتها، بل يذكرها بصيغة تحتمل الصحة وتحتمل الضعف؛ كما يقول: ويُروى، ويُذكر، ويُحكى، ونحو ذلك من العبارات التي يسميها أهل العلم في الحديث: صيغ التمريض.

وهذا المبحث معروف في مصطلح الحديث(١).

والمقرر أن البخاري الله إذا جزم بنسبة كلام إلى قائله، إما إلى النبي ﷺ وإما إلى من هو دونه من الصحابة أو من التابعين، فمعنى ذلك أنه قد صح عنده إلى قائله.

ويأتي سؤال: لِمَ أورده البخاري بصيغة التعليق؟

الجواب: لأن كثيراً من الأحاديث يتقاصر عن شرطه، فيذكر تلك الأحاديث بصيغة التعليق؛ لأن لها وجه استدلال، ويحتاج إليها في الباب، لكنها ليست على شرطه فيما يسنده من الأحاديث، وليس معنى هذا أن كل معلق في صحيح البخاري ليس على شرطه، لكن من المعلقات ما ليس على شرطه، ومنها ما يعلقه في موضع ويصله في موضع آخر في صحيحه.

وهذا الحديث رواه ابن عباس في الأدب المفرد، ووصله أيضاً الإمام العلم منهم البخاري نفسه في كتابه الأدب المفرد، ووصله أيضاً الإمام أحمد في مسنده، وعبد بن حميد في مسنده، والطبراني في معجمه الكبير والأوسط، وكذلك البزار وابن أبي شيبه في مسنديهما، وجماعة كثيرون من طريق محمد بن إسحاق - صاحب المغازي المعروف - عن داود بن

<sup>(</sup>۱) انظر مبحث المعلق في: نزهة النظر (ص۹۸)، وشرح نخبة الفكر (ص۳۹۱)، والنكت على ابن الصلاح (۱/۳۲۳)، وتوضيح الأفكار (۱/۲۲۷).

حصين عن عكرمة مولى ابن عباس ر عن ابن عباس به .

وهذا الإسناد - كما هو معروف عند أهل الحديث - فيه علتان:

العلة الأولى: أن محمد بن إسحاق كلله كان مدلساً، وقد روى هذا الحديث بالعنعنة، ولهذا الهيثمي في مجمع الزوائد ذكر أنه رواه بالعنعنة ولم يُصرح بالسماع (١). وهذا التنصيص معناه أنه يوقف عند ذلك وهذا مشهور.

العلة الثانية: أن داود بن الحصين وهو شيخ محمد بن إسحاق في هذا الإسناد، هو ثقة، إلا أن أهل الحديث أعلوا روايته عن عكرمة خاصة، ولهذا قال بعضهم: (ثقة إلا في عكرمة فإنه يَهِمُ في حديثه) (٢).

والحديث بهذا الإسناد ذكره الحافظ في الفتح، وقال: (وصله البخاري في الأدب المفرد، وكذا وصله أحمد بن حنبل وغيره من طريق محمد بن إلله عن عن داود بن الحصين عن عكرمة عن ابن عباس في السناده حسن) (٣).

وهذا الحديث حسن أو صحيح؛ لأن جزم البخاري به يعني صحته عنده، وكأنه لهذا حسن إسناده الحافظ، ومعنى ذلك أن البخاري لما جزم به قد عرف أن محمد بن اسحق مع أنه مدلس إلا أنه لم يدلس هذا الحديث فأخذه عن داود، ومعنى ذلك أن داود هذا قد حفظه عن عكرمة ولم يَهم فيه، ومعلوم أن تصحيح البخاري إما نصاً أو إشارة؛ كما في هذه الحال في

انظر: مجمع الزوائد (۱/ ٦٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: تقريب التهذيب لابن حجر (١٩٨/١)، وتحفة الأحوذي للمباركفوري (٦/ ٢٠٥)

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح الباري (١/ ٩٤).

الجزم أنه مما يعتمد عليه من تصحيحات العلماء ويركن إليه، ومع ذلك فإنه لم يتفرد به، أو لم يرد بهذا الطريق وحده، وإنما ورد من عدة طرق وأوجه من غير طريق ابن عباس رفيها، ولهذا صححه جماعة من أهل العلم، وحسنه آخرون، وذكروا له شواهد كثيرة منها: الحديث المشهور المعروف «بُعِثْتُ بالْحَنيفِيَّةِ السَّمْحَةِ»(١)، ومنها شواهد أخر مشهورة.

المقصود من هذا أن هذا الحديث صحيح إلى النبي ﷺ واللفظ المشهور فيه: «سُئِلَ النَّبيُ ﷺ السَّمْحَةُ» فيه: «سُئِلَ النَّبيُ ﷺ السَّمْعَةُ السَّمْحَةُ» فهذا هو اللفظ المشهور، وسيأتي بيان فائدة سياق هذا اللفظ.

قال: «أَحَبُّ الدِّينِ»، «الدِّينِ» هنا ما المقصود به؟ هل الألف واللام فيه للجنس فيعنى فيه جميع الأديان، أم هي للعهد؟

الوجه الأول: أن الألف واللام هنا للجنس، يعني: أحب الأديان إلى الله الحنيفية السمحة التي هي دين الإسلام ودين محمد بن عبد الله على الله المسلم عبنئذ جميع الأديان السابقة، ويظهر بذلك فضل هذا الدين ومحبة الله على له.

الوجه الثاني: أن الألف واللام هنا للعهد، والدين المعهود هو دين الإسلام، فمعنى هذا الحديث على هذا التوجيه: أحب الإسلام إلى الله الحنيفية السمحة، يعني: أحب خصال الدين الذي هو الإسلام إلى الله الحنيفية السمحة، فخصال الدين متنوعة، وأموره كثيرة، وشرائعه متعددة، فأحبها إلى الله الحنيفية، يعنى: ما كان على وفق السنة، وكان سمحاً

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲٦٦/٥)، والطبراني في الكبير (٧٨٦٨) من حديث أبي أمامة ﷺ. انظر: كشف الخفاء للعجلوني (١/ ٢٥١).

سهلاً ، فالله على لم يجعل ما يحبه من شرائع الإسلام فيه الآصار والأغلال، أو فيما هو شديد على العباد، بل أحبه إليه على هو ما كان سمحاً وسهلاً.

إذا تبين ذلك بحسب توجيه كلمة «الدّينِ» يختلف معنى «أَحَبُّ»: فعلى المعنى الأول وهو أن الدين للجنس تكون «أَحَبُّ» أفعل بمعنى مفعول، يعني: محبوب الدين إلى الله الحنيفية السمحة؛ لأن الأديان التي سبقت بعد مجيء الإسلام ليست محبوبة لله على، ولايرتضي على من أحد أن يدين بها؛ بل لابد أن يدين بالإسلام، فإذا كان كذلك فلا تقدّر «أحب» أنها أفعل على بابها؛ بل يكون معناها محبوب الدين عند الله أو إلى الله.

وكون أفعل لا تكون على التفضيل هذا كثير في اللغة فإنها للتفضيل في أصلها، لكن قد تكون لغيره في مواضع كثيرة؛ كقول الله على: ﴿أَصْحَبُ الْجَنَّةِ يَوْمَبِ ذِ خَيْرٌ مُسْتَقَرَّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ الفرقان: ٢٤] يعني: خير مستقراً من أهل النار لكن هل عند أهل النار خير؟ الجواب: لا، ﴿ وَأَحْسَنُ مَقِيلًا » يعني أحسن مقيلاً من أهل النار، هل أهل النار يكون عندهم مقيل حسن؟ يعني أحسن مقيلاً من أهل النار، هل أهل النار يكون عندهم مقيل حسن؟ الجواب: لا، فيكون إذاً معنى قوله: ﴿ وَأَحْسَنُ مَقِيلًا » يعني: حَسَنٌ مقيلهم، وكذلك في قوله: ﴿ أَحَبُ الدِّينِ إِلَى اللهِ » هنا يعني: محبوب الدين إلى الله وكذلك في قوله: ﴿ أَحَبُ الدِّينِ إِلَى اللهِ » هنا يعني: محبوب الدين إلى الله ولَنْخَنِيفِيَّةُ السَّمْحَةُ » التي هي الإسلام.

وعلى التوجيه الثاني: أن يكون الدين المقصود به الدين المعهود وهو الإسلام، فيكون «أَحَبُّ» على بابها يعني أحب خصال الإسلام وشرائع الإسلام إلى الله عن الحنيفية السمحة، وهذا هو الذي فهمه البخاري حيث أورد الحديث في كتاب الإيمان ليدل على يسر الدين أولاً، وأن أيسر الدين أحبه إلى الله عن، وليدل على أن الأعمال من الإيمان؛ كما هو معلوم في موضعه.

قوله: «الحنيفِيَّةُ السَّمْحَةُ» الحنيفية في الأصل هي ملة إبراهيم الخليل عَلَيْهُ وهي التي أوحي إلى محمد ﷺ أن يتَّبع ملته؛ كما قال ﷺ: ﴿ثُمَّ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ أَنِ مَنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ النحل: ١٢٣].

و «الحنيفيّة » مأخوذة من الحنف وهو الميل ؛ لأنها مالت عن جميع طرق الضلال إلى الطريق الذي رضيه الله على ، مالت عن الشرك إلى التوحيد، وقد يقال لها الملة العوجاء بمعنى الحنيفية التي فيها اعوجاج عن طريق الشرك ، يعني : ميلاً عن طريق الشرك إلى طريق التوحيد، وعن أهل الشرك إلى أهل التوحيد.

و «الحنيفيّة » إذا كانت بمعنى الميل، فإنها قد تكون في العقيدة والأصل والتوحيد، وقد تكون في الشريعة ؛ لأن العقيدة في باب العلم تحتاج إلى ميل من الغلط إلى الصواب، والشريعة في باب الأهواء والشهوات تحتاج إلى ميل عن طريق الشهوة إلى طريق الاتباع والاستقامة.

قال: «السَّمْحَةُ»، والسَّمْحَةُ يعني الميسرة السهلة.

وفي هذا الحديث مما أراده المؤلف كَلَهُ أن الله عَلَى من على هذه الأمة، وبأنه جعل دينها حنيفاً سمحاً سهلاً، بخلاف الأمم من قبلنا قد ابتلاها الله عَلى بالآصار والأغلال؛ كما قال عَلى: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلأَغْلَلُ الله عَلى بالآصار والأغلال؛ كما قال عَلى: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلأَغْلَلُ الله عَلى خَلَتُ عَلَيْهِمْ وَالأَغْلَلُ وَالله عَلى الله على الله على الأمم من قبلنا بأنواع أحكام شديدة وصعبة فإنه على خفف على هذه الأمة حتى صارت سمة هذه الأمة وسمة هذا الدين اليسر والسهولة، وأن العبادات في هذه الأمة عبادات سهلة ميسرة، وصارت قاعدة من قواعد

الشريعة أن الحرج مرفوع، وأنه لا واجب مع العجز، ولا محرم مع الضرورة، وأن المشقة تجلب التيسير، حتى اختص الله على هذه الأمة بأنها لا تؤاخذ بما حدثت به أنفسها ما لم تعمل أو تتكلم؛ كما جاء في الصحيح أنه على قال: "إِنَّ اللَّه تَجَاوَزَ لِأُمَّتِي» يعني: خاصة هذه الأمة «مَا حَدَّثَتْ بِهِ أَنفُسَهَا مَا لُم يَتكَلَّمُوا، أَوْ يَعْمَلُوا بِهِ» (١)، وهذا يدل على فضل الإسلام في نفسه أن من دخله والتزم به فإنه يحصل على ذلك الفضل العظيم بالثواب والنور والجزاء وفي دخوله في هذه الأمة وأن يكون هو الخير، ومع ذلك أحكامه سهلة وأعماله سهلة ميسرة وسمحة؛ بل أحب خصال الإسلام إلى الله على الحنيفية السمحة، فكلما كان العمل المشروع أسهل فيما أمر الله على به ، فإنه يكون أحب إلى الله على .

لكن هنا تنبيه: وهو أن مسألة السهولة واليُسر هذه مما تختلف فيها الأفهام، فينبغي ضبطها - يعني السهولة واليُسر التي يحبها الله على أحد وجهين:

الوجه الأول: أن تكون منصوصةً في الشريعة - في القرآن أو في السنة - في الأول العمل سهلاً ميسوراً منصوصاً في الشريعة فإن هذا محبوب إلى الله عن مثاله: الإفطار في السفر، وقصر الصلاة في السفر؛ لعلة السفر ولحكمة المشقة، فإن الإفطار أفضل لأنه أيسر، وإن القصر أفضل لأنه أيسر، ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه.

الوجه الثاني: أن يكون التيسير والسماحة التي حُكم بها قد قررها إمام أو عالم مجتهد، يصلح الاجتهاد من مثله، بتطبيق أصول وقواعد الشرع،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٥٢٨، ٢٥٢٩)، ومسلم (١٢٧) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهِ اللهُ ال

ومنها قاعدة (المشقة تجلب التيسير)، أو (الضرر يزال)، أو نحو ذلك من القواعد، فإذا كان الحكم اليسير جاء عن اجتهاد صحيح في تطبيق قواعد رفع الحرج، فإن هذا يكون من الدين الذي هو أحب إلى الله عن من غيره، يعني: من التشديد؛ ولهذا كان سفيان الثوري عَلَيْهُ يقول في معرض كلام له: «إِنَّمَا الْعِلْمُ عِنْدُنَا الرُّخْصَةُ مِنْ ثِقَةٍ، فَأَمَّا التَّشْدِيدُ فَيُحْسِنُهُ كُلُّ أَحَدٍ» (١).

وهذا صحيح إذا كانت الرخصة أتتك من فقيه بالنص وفقيه بالقواعد الشرعية فإن هذا مما يحبه الله على ومما تميزت به وميز الله به هذه الأمة.

إذا تبين ذلك فإن الناظر في أحكام الشريعة الإسلامية يجد أن أحكام الشريعة مبنية على السماحة واليسر والسهولة؛ في الطهارة، وأحكام المياه والآنية، وأحكام الصلاة، وفي الزكاة، والصيام، والحج، وفي المعاملات والاجتماعيات، إلى آخره، كل هذه مبنية على اليسر والسهولة؛ فكلما كان الأمر أيسر كان أحب إلى الله على، ومعنى ذلك أن العبد ينبغي له - بل يحسن منه - أن يحب الأيسر من الأمرين إذا عرضت له، وهكذا كان على فإنه ما خُير بين أمرين إلا اختار أيسرهما على ما لم يكن إثما (٢)، وهذا لأنه يحب ما يحبه الله على وأحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة.

إذا تبين هذا فإن مراد المؤلف كلله من إيراد هذا الحديث ذكر ما خص

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٦/ ٣٦٧)، وابن عبد البر في الجامع (١/ ٧٨٤)، وفي التمهيد (٨/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري (٣٥٦٠، ٢١٢٦) واللفظ له، ومسلم (٢٣٢٧): من حديث عائشة رَحِّيَّةً قَالَت: «مَا خُيِّرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَيْنَ أَمْرَيْنِ إِلَّا أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا، مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا، فَإِنْ كَانَ إِثْمًا كَانَ أَبْعَدَ النَّاسِ مِنْهُ، وَمَا انْتَقَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِنَفْسِهِ إِلَّا أَنْ تُنْتَهَكَ حُرْمَةُ اللَّهِ، فَيَنْتَقِمَ لِلَّهِ بِهَا».

الله على به هذه الشريعة، وهذه الأمة والمسلمين بعامة، وكل مسلم بمفرده أنه مع كونه مَنَّ الله على عليه بذاك الفضل العظيم الذي ذكر، فإنما يحصل عليه بعمل يسير سهل، وبأحكام ميسرة، وهذا مما يُرغِّب العقلاء جميعاً في أن يدخلوا دين الإسلام، ويرغب أهل الإسلام في أن يلتزموا بأحكامه وشرائعه، بأنه كلما ازدادوا التزاماً وطاعة بالحنيفية السمحة، كان أجرهم أعظم، وكانت محبة الله على لهم أبلغ.

وهذا الذي ذُكر في السماحة واليسر يشمل الأحكام العملية، ويشمل أيضاً الأمور العلمية الاعتقادية، فإن اليسر والسهولة في الأمور العلمية الاعتقادية ظاهر؛ لأن الإسلام دين الفطرة، والإسلام ليس فيه تعقيدات كلامية، ولا مباحث فلسفية لا يفهمها إلا خواص الناس، بل كل أحديفهم الإسلام بعبارات سهلة، إذا شُرح له معنى التوحيد، وبينت له بعض الأحكام فإنه يفهم الإسلام، وأما ما أحدث في هذه الأمة من الأقوال المتفرقة والتفصيلات مما يسمونه: جليل الكلام ودقيق الكلام، أو ما يسمونه بالفلسفة الإسلامية، أو التعقيدات التي لا تصلح لجمهور الأمة، فإن هذا بلا شك مما يُجزم أنه ليس مما يحبه الله هن الأن أحب الدين إلى الله الحنفة السمحة.

وهذه المسائل المعقدة التي لا يفهمها إلا الخواص بمقدمات كثيرة متنوعة، ليست مما يدخل في السماحة واليسر؛ ولذلك صار لا يعتقد تلك الاعتقادات على تفاصيلها التي يقول بها المتكلمة وأرباب البدع إلا خواص العلماء، ولكن إذا سألت عامة الناس هل تعتقد كذا؟ لم يدر ما يقول، أو أجابك بما في النص.

لهذا يخطئ بعضهم حين يزعم أن أكثر الأمة اليوم وما قبل اليوم أنهم أشاعرة في الاعتقاد، أو ماتريدية مثلاً، أو أنّ أكثر الأمة على نحو كذا، هذا غلط؛ لأن هذه المذاهب إنما هي عند العلماء على تفاصيلها، والعامة أكثر ما تجد عندهم الفطرة، وأكثر ما تجد عندهم ما دل عليه الدليل إذا علموه، وأما تفاصيل المسائل العقدية الأشعرية أو الماتريدية، وتفاصيل المسائل الكلامية أو المذهبية على أي مذهب، هذه تحتاج إلى تعليم، فإذا علمها لقنها وحفظها، وإذا لم يعلمها فإنه يرجع إلى ما سيسمعه في الكتاب أو في السنة، وإلى ما يتلوه في القرآن، وهذا مجرب ظاهر.

لهذا نقول: إن الذي يناسب الناس هو الحنيفية السمحة، الذي يناسب الناس في الدعوة وفي البيان إنما هو فطرة الإسلام، والتوحيد الذي لا يلتبس بالأقوال والتفريعات الكلامية والفلسفية والخرافية التي لا يفهمها الناس إلا بتعليم، وصدق رسول الله على الفِطرَة، وَلَا بتعليم، وصدق رسول الله على الْفِطرَة، فَأَبُواهُ يُهَوِّدُ الله الله عَلَى الْفِطرَة، فَأَبُواهُ يُهَوِّدُ الحديث.

وهذا مهم في المنهج - منهج الدعوة ومنهج العمل - في أنه يُفرق في الدعوة ما بين العامة وما بين خصوص المنحرفين من علماء الفرق والذين درسوا على مذهب معين، فإن العامة قد لا تجد عندهم تلك الأقوال، وإن وجدت عندهم قولاً لا تجد عندهم تفاصيل المذهب.

فإذا سألت أحداً - مثلاً - من عامة الناس في أي بلد مما إذا كان فيه مذهب أشعرية أو ماتريدية أو قدرية أو معتزلة أو . . إلى آخره، إذا سألته في مسائل القدر فإنه يجيبك بما تقتضيه الفطرة، بأن الإنسان مخير وأنه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٣٥٨)، ومسلم (٢٦٥٨) من حديث أبي هريرة رضي الله عليه الله

غير مجبور ولذلك يعمل؛ لأنه لم يعلم غير ذلك والفطرة تقتضي هذا، وإحساسه في داخله يقتضي ذلك.

كذلك إذا أتيت بمسائل الإيمان وسألت أحداً من عامة الناس ممن لم يعلم تفاصيل مذاهب المرجئة في الإيمان: هل العمل من الإيمان؟ سيجيبك الجميع - كما جُرِّب .: نعم، العمل من الإيمان.

وَعَنْ أَبِي بْنِ كَعْبٍ فَيُهُ قَالَ: «عَلَيْكُمْ بِالسَّبِيلِ وَالسُّنَّةِ، فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْ عَبْدٍ عَلَى سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ ذَكَرَ اللَّهَ تَعَالَى، فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ فَتَمَسُّهُ النَّارُ أَبَدًا. وَلَيْسَ مِنْ عَبْدٍ عَلَى سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ ذَكَرَ الرَّحْمَن، وَاقْشَعَرَّ جِلْدُهُ مِنْ مَخَافَةِ اللَّهِ تَعَالَى إلا كَانَ مَثَلُهُ ذَكَرَ الرَّحْمَن، وَاقْشَعَرَّ جِلْدُهُ مِنْ مَخَافَةِ اللَّهِ تَعَالَى إلا كَانَ مَثَلُهُ كَمَنلِ شَجَرَةٍ يَبِسَ وَرَقُهَا، فَهِي كَذَلِكَ إِذَا أَصَابَهَا رِيحٌ فَتَحَاتَ عَنْهَا وَرَقُهَا، إلا تَحَاتَّتُ عَنْهُ خَطَايَاهُ كَمَا تَحَاتَ عَنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ وَرَقُهَا، إلا تَحَاتَّتُ عَنْهُ خَطَايَاهُ كَمَا تَحَاتَ عَنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ وَرَقُهَا، وَإِنَّ اقْتِصَادًا فِي سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ خَيْرٌ مِنْ اجْتِهَادٍ فِي خِلَافِ سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ كَيْرٌ مِنْ اجْتِهَادٍ فِي خِلَافِ سَبِيلٍ وَسُنَةٍ فَا وَسُنَّةٍ اللَّهُ وَسُنَةٍ اللَّهُ وَلَوْلُهُ الْمُ ال

## الـشـرح:

هذا الأثر رواه عبد الله بن المبارك في كتابه الزهد، والإمام أحمد أيضاً، وأبو نعيم في الحلية، ووقع غلط في إسناده في الزهد لعبد الله بن المبارك يصحح من الحلية.

والمقصود من هذا الأثر أن منهجَ الصحابة ولله هو الحثّ على لزوم السبيل والسنة، ويعني بقول: «عَلَيْكُمْ بِالسَّبِيلِ وَالسُّنَّةِ» الزموا السبيل والسنة.

والسبيل: المراد به سبيل محمد ﷺ وسبيل صحابته ﷺ، وهو المذكور في قول الله ﷺ: ﴿وَأَنَّ هَلَا صَرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوا ۗ وَلَا تَنْبِعُوا

 <sup>(</sup>۱) أخرجه ابن المبارك في الزهد (۱/ ۲۱، ۲۲)، والإمام أحمد في الزهد (۱/ ۱۹۲، ۱۹۲)
 (۱)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۷/ ۲۲٤)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (۱/ ۲۵۷)، وأبونعيم في الحلية (۱/ ۲۵۲).

الشُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ إِلَّ الأنعام: ١٥٣]، وهنا وحّد الصراط فقال: ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا ﴾ فجعله صراطاً واحداً، وهو السبيل الواحد، وهو الذي يجمع أمور الإسلام على تفاصيلها وأمور السنة على تفاصيلها، وأما السبل الأخرى والأهواء فعلى كل سبيل منها شيطان يدعو الناس إلى دخوله.

وهنا سؤال معروف وهو: أن الله على قال في سورة العنكبوت: ﴿وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمُ سُبُلَنَا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ اللَّهُ الله على العنكبوت: ٢٩]، فهنا جمع السبل، وفي آية الأنعام وحد الصراط، وهنا في أثر أبي وفي غيره من الأحاديث والآثار يُفْرَد السبيل، فهل بين هذا تعارض؟

الجواب: لا، الباب باب واحد، ولكن السبيل المقصود به سبيل الإسلام والسنة، وهذا في داخله فيه تفاصيل؛ ففيه سبيل الصلاة، وفيه سبيل الزكاة، وفيه سبيل الصلة، وفيه سبيل أعمال القلوب التي تُصلح القلب، وفيه سبيل كذا وكذا مما يحتاجه الناس تفصيلاً في أمور دينهم، ومما يكون عليه أحوالهم في العبادة العلمية والعملية، وفي عمل القلب وعمل الجوارح.

فيكون إذاً جَمْع السبل في قوله على: ﴿وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَهَ لِيَهُمُ مُ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ العنكبوت: ٢٩]، المقصود بها تفاصيل السبل، وهي كلها سبيل واحد وصراط واحد دلّ عليه قوله على: ﴿أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة: ٢]، ودل عليه قوله على: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا ﴾ الله تقيد الفاتحة: ٢٥]، ودل عليه قول النبي على المُحلقاء وله المنام: ١٥٣]، ودل عليه قول النبي على المُحلقاء المُحلقاء المُحلقاء الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ ﴾ (١) ، ودل عليه أيضا قول الله على: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وقال: «حديث حسن صحيح»، =

اللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَّن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَالْلَوْمَ الْلَخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴿ [الأحزاب: ٢١]. ولقد أحسن العلامة ابن القيم كِللهُ إذ قال في تقرير هذا (١):

# فَلِوَاحِدِ كُنْ وَاحِدًا في وَاحِدِ أَعْنِي سَبِيلَ الحَقِّ وَالإِيمَانِ

(فَلِوَاحِدٍ) يعني: لله المقصود والمعبود، له وحده على قصداً وإرادة وتوجهاً ورغباً ورهباً، خلا وتقدست أسماؤه، (كُنْ وَاحِدًا) أنت في قصدك وإرادتك وتوجه قلبك لا تتشعب عليك الأوهام في قلبك ولا في سلوكك؛ بل (كُنْ وَاحِدًا) أنت، (فِي وَاحِدٍ) يعني في سبيل واحد. قال بعدها: (أَعْنِي سَبِيلَ الحَقِّ وَالإِيمَانِ)، وهو سبيل السلف الصالح.

وهذا مما يعزّ على كثير من الناس أن يضبط قلبه عليه، أو أن يُلزم نفسه به، فإنه في الأول (فَلِوَاحِدٍ) قد يقصد الله على بعلمه، وقد يأتي مرة أخرى ويقصد غير الله على، إما الجاه، وإما الدنيا، وإما رؤية الناس، ونحو ذلك من الرياء والسمعة، وقلّ من يسلم من أنواع الشرك الخفي.

قال: (كُنْ وَاحِدًا) يعني أنت لا تتشعّب في قصدك وإرادتك، فاجمع قلبك وإرادتك - هي التي يسميها أهل السلوك: الجمعية على الله على -، فاجمع قلبك وإرادتك في الله على، ولا تلتفت عنه على في قصدك وإرادتك وعملك إلى غيره، واجعل الأمور التي معك وسائل لجمع قلبك على الله على .

<sup>=</sup> وابن ماجه (٤٢، ٤٣)، وأحمد (١٢٦/٤، ١٢٧)، والدارمي (٩٥)، وابن حبان (١/ ١٧٨، ١٧٩) من حديث العرباض بن سارية ﷺ.

<sup>(</sup>١) انظر: النونية (٢/ ٢٥٨) مع شرحها لابن عيسي.

(فِي وَاحِدٍ)، وهذا الابتلاء الثالث أنه ليس ثُم إلا سبيل واحد، وهذه صعبة إلا على من وفقه الله على من الناس في أكثر من سبيل؟ في سبيل هنا وفي سبيل هناك، إما من جهة الاتباع، وإما من جهة المنهج، أو من جهة الاستقامة، أو من جهة الاعتقاد، ونحو ذلك.

فَإِنْ تَنْجُ مِنْهَا تَنْجُ مِنْ ذِي عَظِيمَةٍ وَإِلاَّ فَإِنِّي لا إِخَالُكَ نَاجِيَاً (١)

قال رَبِيْ هَنا: ﴿عَلَيْكُمْ بِالسَّبِيلِ وَالسُّنَةِ، فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْ عَبْدٍ عَلَى سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ ذَكَرَ اللَّهَ تَعَالَى فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ، فَتَمَسُّهُ النَّارُ أَبَدًا ﴾، يريد بذلك أنَّ الفضائل التي جاءت في الأحاديث إنما يحظى بها من كان على السبيل والسنة، فقد جاء عنه ﷺ في الحديث الصحيح: ﴿عَيْنَانِ لا تَمَسُّهُمَا النَّارُ، عَيْنٌ بَكَتْ من خَشْيَةِ اللَّهِ، وَعَيْنٌ بَاتَتْ تَحْرُسُ في سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ (٢)، النَّهُ من أنه إنما يحظى بهذا الفضل من كان على السبيل والسنة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء (٢/ ٢٤١)، من كلام صلة بن أشيم، وأخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى (٧/ ١٥٣) عن حماد بن سلمة عن ثابت البناني عن عسعس ابن سلامة، وانظر: زاد المعاد لابن القيم (٣/ ٢٣٥)، وإغاثة اللهفان له (٢/ ٢٥٦)، ومفتاح دار السعادة (٢/ ٧١). وقد أورده الإمام المجدد في كتاب التوحيد نقلاً عن ابن القيم في كلام طويل، انظر: كتاب التوحيد باب قوله تعالى: ﴿يَظُنُونَ بِاللّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِ ظَنَّ ٱلْجَهِلِيَّةِ ﴾ [آل عمران: ١٥٤] (ص ٦٨٧) مع فتح المجيد.

وانظر أيضًا: يقظة أولي الاعتبار للقنوجي (ص٢١٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۱۲۳۹)، وقال: (حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث شعيب بن رزيق)، والبيهقي في شعب الإيمان (۱۸۸۱) من حديث ابن عباس الله وأخرجه البخاري في التاريخ الكبير (٤/ ٢٣١)، وأبو يعلى في المسند (٧/ ٣٠٧)، والطبراني في الأوسط (٦/ ٥٦) من حديث أنس بن مالك الله وقال: (لم يرو هذا الحديث عن شبيب بن بشر إلا إسرائيل تفرد به زافر بن سليمان).

قال: «فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْ عَبْدٍ عَلَى سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ، ذَكَرَ اللَّهَ تَعَالَى فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ، فَكَرَ اللَّهَ تَعَالَى سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ ذَكَرَ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ، فَتَمَسُّهُ النَّارُ أَبَدًا. وَلَيْسَ مِنْ عَبْدٍ عَلَى سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ ذَكَرَ الرَّحْمَنَ، وَاقْشَعَرَّ جِلْدُهُ مِنْ مَخَافَةِ اللَّهِ تَعَالَى إلا كَانَ مَثْلُهُ كَمَثَلِ شَجَرَةٍ يَبِسَ وَرَقُهَا...» إلى آخره؛ يعني أن الذنوب تحاتت عنه.

وهذا كما جاء في الحديث: "قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ مَا دَعُوْتَنِي وَرَجَوْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ فِيكَ ولا أُبَالِي، يَا ابْنَ آدَمَ لَوْ بَلَغَتْ دُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ، ولا أُبَالِي، يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ لَوْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ، ولا أُبَالِي، يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ لَوْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ، ولا أُبَالِي، يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَكَ بِقُرَابِهَا أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ الأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ لَقِيتَنِي لا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا لَأَتَيْتُكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً اللَّهُ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلاَةٍ ثَلاَثًا وَثَلاَثِينَ، وَكَبَّرَ اللَّهُ فَلاَثًا وَثَلاَثِينَ، فَتْلِكَ تِسْعَةٌ وَثَلاَثِينَ، وَحَمِدَ اللَّهُ ثَلاَثًا وَثَلاَثِينَ، وَكَبَّرَ اللَّهُ فَلاَثًا وَثَلاَثِينَ، فَتْلِكَ تِسْعَةً وَثَلاَثِينَ، وَعَلَى تُلَّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، غُفِرَتْ خَطَايَاهُ، وَإِنْ كَانَتْ مِثْلَ زَبَدِ الْحَمْدُ، وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، غُفِرَتْ خَطَايَاهُ، وَإِنْ كَانَتْ مِثْلَ زَبَدِ الْحَمْدُ، وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، غُفِرَتْ خَطَايَاهُ، وَإِنْ كَانَتْ مِثْلَ زَبَدِ النَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَمْ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَبِحَمْدِهِ... الله عَلَى مَا الْمُوعود به؟ هو من كان على سبيل وسنة. قال: "فَإِنَّهُ الله يَعْلِ وَمِن الموعود به؟ هو من كان على سبيل وسنة. قال: "فَإِنَّهُ النَّهُ تَعَالَى فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ... "ا إلى آخره؛ لَيْسَ مِنْ عَبْدٍ عَلَى سَبِيلٍ وَسُنَةٍ ذَكَرَ اللّهَ تَعَالَى فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ... "ا إلى آخره؛

وجاء بلفظ فيه زيادة عند الدارمي (۲٤٠٠)، وابن أبي شيبة (١٩٥٥٠) من حديث أبيه أبي شريح رها الطبراني في الكبير (١٠٠٣) من حديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جده، ورواه الحاكم في المستدرك (٢/ ٩٢) من حديث أبي هريرة رها الحاكم في المستدرك (٢/ ٩٢) من حديث أبي هريرة رها الحاكم في المستدرك (٢/ ٩٢) من حديث أبي هريرة رها الحاكم في المستدرك (٣/ ٩٢) من حديث أبي هريرة رها الحاكم في المستدرك (٣/ ٩٢)

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۳٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٥٩٧)، وأبو داود (١٥٠٤)، من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللّل

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٤٠٥)، ومسلم (٢٦٩١)، من حديث أبي هريرة ﷺ.

فإنّ هذا يدل على عظم شأن التزام المنهج الذي خصّ الله على به نبيه عَلَيْهُ، فإنه على عظم شأن التزام المنهج الذي خصّ الله على به عَلَيْهُ هو فإنه على جعل لكل نبي شِرعة ومنهاجاً، والمنهج الذي خُص به عَلَيْهُ هو السبيل والسنة، وهو الذي كان عليه صحابته عَلَيْهُ وأتباع الصحابة عَلَيْهُ وتابعوهم إلى يوم الدين.

ولهذا لما اشتبهت الطرق واختلفت السبل وتنوَّعت الآراء والأفهام والأهواء من قديم، كان الناجي مَنْ رجع ببصره وبصيرته وقلبه إلى ما قبل حدوث تلك الفرق والأهواء، وهو الزمن الذي أجمع فيه المسلمون على العقيدة وعلى السبيل والسنة، وهو زمن الصحابة ولي قبل حدوث الاختلاف، فإن الصحابة ولي ليس فيهم من ابتدع بدعة، وليس فيهم من أحدث حدثا؛ بل الذي أحدث الحدث وابتدع البدع مَنْ أتى بعدهم، وإنما هم نجّاهم الله عن فكانوا نجوماً يُهتدى بها.

لهذا نقول: إنَّ من الأمور المهمة التي تقرر في مثل هذا أن يحرص المؤمن على النجاة، فإنه ما استقام ولا جاهد نفسه، ولا ترك ما ترك من الشبهات والشهوات والرغبات واللذات في هذه الدنيا إلا وهو يريد وجه الله على الا وهو يريد النجاة، إلا وهو يريد السلامة، فإذا كان يريد ذلك فليأخذ بالطريق المضمون وهو التزام السبيل والسنة؛ لأن الطرق غير هذا الطريق من طرق الأهواء. والسبيل والسنة هي الجماعة، ما هو السبيل والسنة؟ الجواب: هو ما كانت عليه الجماعة؛ لهذا قال على التَّهْتَرِقَنَّ والسنيل والسنة في النَّارِ قِيل: التَّهْتَرِقَنَّ وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ قِيل: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: الْجَمَاعَةُ الْ اللهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: الْجَمَاعَةُ الْ اللهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: الْجَمَاعَةُ اللهُ اللهُ اللهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: الْجَمَاعَةُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: الْجَمَاعَةُ اللهُ اللهُ اللهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: الْجَمَاعَةُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) هذا حديث الافتراق المشهور، وهو حديث حسن، وله طرق، وورد عن عدد من =

وقد سُئل الإمام أحمد وجماعة من أهل العلم عن الجماعة، قال: «إِنْ لَمْ يَكُونُوا أَهْلَ الْحَدِيثِ فَلَا أَدْرِي مَنْ هُمْ» (١)، يعني أن أهل الحديث زمنه هم أحق الناس بهذا الوصف؛ لأنهم لزموا ما كان عليه الصحابة والله قبل الاختلاف، ولزموا الأثر، ولم يأتوا بأصول ولا اجتهادات في الدين في العقيدة لا في أصول الشريعة ولا في التلقي والدليل، بل كانوا متبعين غير مبتدعين، لهذا قال: «إِنْ لَمْ يَكُونُوا أَهْلَ الْحَدِيثِ فَلَاأَدْرِي مَنْ هُمْ».

والإمام البخاري كلله لما ذكر هذا الحديث، قال: «الْجَمَاعَةُ هُمْ أَهْلُ الْعِلْمِ»(٢).

والعلم المحمود هو(٣):

الْعِلْمُ قَالَ اللَّهُ قَالَ رَسُولُهُ قَالَ الصَّحَابَةُ هُمْ أُولُو الْعِرْفَانِ

الصحابة منهم: معاوية رضي عند أبي داود في السنن (٢٩٩٧)، والطبراني في الكبير (٣٩٧). وعوف بن مالك رضي عند ابن ماجه (٣٩٩٣)، واللفظ له، والطبراني في الكبير (١٨/ ٧٠). وأنس رضي عند ابن ماجه (٣٩٩٣)، وأحمد في المسند (٣/ ١٤٥)، وأبي يعلى في مسنده (٧/ ١٥٥).

وانظر تمام تخريجه في السلسلة الصحيحة (ح ٢٠٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: معرفة علوم الحديث للحاكم (ص۲)، وشرف أصحاب الحديث للخطيب البغدادي (ص۲۰، ۲۵)، وتاريخ بغداد للخطيب البغدادي (۱۱۸/۶)، وعمدة القاري للعيني (۲/ ۵۲)، وفتح الباري (۱/ ۱۹۶، ۱۹۳)، وشرح النووي على صحيح مسلم (۱۳/ ۱۳).

 <sup>(</sup>٢) قال البخاري كَلَمَة: (بَابُ ﴿ وَكَذَاكِ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطّا ﴾ [البقرة: ١٤٣]، وَمَا أَمَرَ النّبِيُ ﷺ يَّا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الله

<sup>(</sup>٣) انظر: النونية مع شرحها لابن عيسى (٢/ ٢٧٩).

العلم المحمود هو العلم النافع الذي يخالف الرأي؛ بل هو العلم الذي يكون مستنداً إلى دليل وأثر.

وإذا كان كذلك فإنه يريد بهم من كان على هذا النهج؛ ولهذا أجمع العلماء على أن أئمة الإسلام يُقتدى بهم - أعني أئمة أهل الحديث - كمالك، والشافعي، وأحمد، والبخاري، وسفيان الثوري، وسفيان بن عينة، والأوزاعي، ونعيم بن حماد، والدارِمي- رحمهم الله- ومن نحا نحوهم، ومن كتبوا عقيدة المسلمين ودونوها فأخذها العلماء من بعدهم.

والسبيل والسنة كما أنه يكون في المسائل العلمية فإنه يكون في المسائل العملية، فالبدع بأنواعها مبطلة؛ لأنها لم تكن على السبيل والسنة.

فيقال لكل صاحب بدعة أحدثها: هل كان عليها الناس في زمن الرسول عليها الناس في زمن الصحابة والهميم؟ فإنه سيجيب جزماً لا، لكن سيقول: ولكن كذا وكذا. فإذا لم يكن عليها الناس في ذلك الزمن، فلنعلم أنها ليست على السبيل والسنة.

ومما ذُكر في قصة بعد زمن الإمام أحمد كلله في الفتنة بخلق القرآن لما أتى أحد العلماء عند الخليفة الواثق يناظر الداعية إلى البدعة إلى القول بخلق القرآن يريد المناظرة (١).

<sup>(</sup>۱) هذه المناظرة وقعت بين الإمام الأذْرَمِي والقاضي أحمد بن أبي دؤاد رأس الفتنة في زمن المأمون والواثق، وكانت هذه المناظرة في حضرة الواثق. انظر القصة بكاملها في: تاريخ بغداد (۱۰/ ۷۲)، والبداية والنهاية (۱۰/ ۳۲۸)، وسير أعلام النبلاء (۱۰/ ۳۰۸) والآجرى في الشريعة (ص٩٩).

قال له: أبدأ أو تبدأ؟

فقال له المبتدع: ابدأ أنت.

فقال: هذا الذي تدعو الناس إليه هل دعا رسول الله ﷺ الناس إليه وابتلى الناس به؟

فقال المبتدع: أقلني.

فأقاله.

ثم قال له: ارجع إلى السؤال.

فكان الجواب: أنهم لم يدعوا إلى هذا.

فقال هذا العالم للخليفة في زمنه: شيء لم يدع إليه رسول الله عليه ولا أبو بكر ولا عمر ولا عثمان ولا علي، ولا صحابته رفي ، تدعو أنت الناس إليه؟

فلم يزل يردد هذه الكلمات حتى أمر برفع الفتنة بإلزام الناس بالقول بخلق القرآن وابتلائهم بذلك.

المقصود من هذا: أن هذا الأصل عظيم، ويُحرج كل من سلك سبيلا من سبل البدع في المسائل العلمية أو في المسائل العملية، هل كان عليه الزمن الأول؟ فإذا قال: لا، فيقال لسنا بحاجة إليه دعْنا مع ما كان عليه الناس في الزمن الأول فإنه كاف.

قال رَجِهَا وَ فَي الْجَبِهَا وَ وَإِنَّ اقْتِصَادًا فِي سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ خَيْرٌ مِنَ اجْتِهَا وِ فِي خِلَافِ سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ »، وذلك: لأنَّ الله على يبارك في قليل العمل إذا كان على سبيل وسنة ، أي: إذا كان على وَفْقِ السنة فإن الله يحب العمل، ويحب صاحبه، ويثيبه ويبارك له وينمِّي له عمله.

وأما إذا كان على غير سبيل وسنة فإنها حينئذ تكون محدثات وبدعاً، فيؤاخذ عليها، ويكون عاصياً لله على بها، ومتبعاً غير سبيل النبي على فير ومتبعاً غير سبيل المؤمنين، فيكون مهما عمل من الأعمال الكبيرة على غير هدى، والله على لا يأجره على ما أفسد فيه، وإنما يأجر من أصاب في عمله.

وهذا منه وظليم دليل عظيم على وجوب تحري السنة في الأعمال، وعلى وجوب معرفة العلم بأنواعه في مسائل التوحيد وفي مسائل العمل؛ لأنه ما ضَلّ مَنْ ضَلّ في هذه الأمة إلا باتباعه غير السبيل والسنة في مسائل العقيدة وفي مسائل العمل.

ومراد الإمام المصلح على بإيراد هذا الأثر واختياره له في هذا الباب: أنَّ الإسلام الصحيح وهو السبيل والسنة والالتزام بما كان عليه السلف الصالح والإسلام الذي هو في القرآن والسنة وكان عليه الصحابة، أن في الالتزام بذلك يبارك الله على لصاحبه في العمل وإن كان قليلاً، ويضاعف له الأجر على العمل وإن كان قليلاً؛ لهذا يضاعف الله على العمل وإن كان قليلاً؛ لهذا يضاعف الله عشر الحسنة للمسلم بعشر أضعافها إلى سبعمائة ضعف (1)، يعني: إلى عشرين ضعفاً، وثلاثين ضعفاً،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤١) معلقاً من حديث أبي سعيد الخدري ﷺ، و(٤٢) مسنداً موصولاً، ومسلم (١٢٩) مطولاً، من حديث أبي هريرة ﷺ، وفيه: «إذا أَحْسَنَ =

إلى مائة ضعف، إلى مائتين، إلى سبعمائة ضعف، أيضاً إلى أضعاف كثيرة.

قال العلماء (۱): اختلف التضعيف في العمل باختلاف صواب العمل ويقين صاحبه وعقيدته. فإنه كلما كان متبعاً للسنة ظاهراً وباطناً كان التضعيف أكثر، فلا يستوي من اقتصد في سنة مع من خالف وأتى بعبادات كثيرة وجهاد عظيم، لكنه على غير سبيل وسنة؛ لأن السبيل والسنة يضاعف الله على أجور الأعمال إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، فربما ترى رجلين أحدهما يعمل عملاً قليلاً والآخر يعمل عملاً كثيراً، لكن من عمل العمل القليل أعظم عند الله على ممن عمل العمل الكثير؛ لأن ذاك صَاحَبَهُ إخلاصٌ ويقينٌ وسنةٌ وحسنُ قصدٍ ورغبٌ ورهبٌ، إلى آخر ما يضاعف الله على به الأجور.

هل الصحابة على هم مثل من بعدهم؟ أتى مِنْ بعدهم مَنْ هو متعبدٌ عبادات كثيرة وعظيمة، لكن تختلف المنزلة عند الله؛ فإن التضعيف مختلف لأن ما في القلب مختلف، ولأن صواب العمل في ظاهره مختلف.

أَحَدُكُمْ إِسْلاَمَهُ، فَكُلُّ حَسَنَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِمِا تَةِ ضِعْفٍ، وَكُلُّ سَيَّئَةٍ
 يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ له بِمِثْلِهَا».

<sup>(</sup>١) انظر: منهاج السنة النبوية (٦/ ٢٢٦)، وفتح الباري (١/ ٩٩)، وفيض القدير (٢/ ٢٤٧)

 <sup>(</sup>۲) ذكره العراقي في تخريج الإحياء، وقال: (رواه الترمذي الحكيم وقال: إنه من قول بكر ابن عبد الله المزني، ولم أجده مرفوعاً)، انظر: المغني عن حمل الأسفار (١/ ٢٣)، وانظر: كشف الخفاء للعجلوني (٢/ ٢٤٨)، فضائل الصحابة (١/ ١٤١).

وقد سُئل الحسن البصري تَخَلَلُهُ - الزاهد العالم المعروف -: لِمَ كان الصحابةُ أفضلَ مع أنَّ مِن التابعين من هم أكثر منهم عبادة؟ فقال تَخَلَلُهُ: «أُوْلَئِكَ تَعَبَّدُوا وَالْآخِرَةُ فِي قُلُوبِهِمْ، وَهَؤُلَاءِ تَعَبَّدُوا وَالْدُّنْيَا فِي قُلُوبِهِمْ».

وهذا صحيح، فإن الله على لم يبتل الناس بكثرة العمل ولكن ابتلاهم بحسنه ﴿ لِيَبْلُوكُمُ أَنَّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [مود: ٧]، فمثلاً: صلاة الفجر ركعتان لكنها أفضل من صلاة الظهر، وهكذا فإن كثرة العمل لا يدل على كونه مقبولا ؛ بل قد يكون العمل القليل من صاحبه أعظم من العمل الكثير، وهذا هو الذي عليه قوله هنا: «وَإِنَّ اقْتِصَادًا فِي سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ خَيْرٌ مِنَ اجْتِهَادٍ فِي خِلَافِ سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ خَيْرٌ مِنَ اجْتِهَادٍ فِي خِلَافِ سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ خَيْرٌ مِنَ اجْتِهَادٍ فِي خِلَافِ سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ ﴾.

وَعَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ وَ اللَّهُ أَنَّهُ قَالَ: «يَا حَبَّذَا نَوْمُ الْأَكْيَاسِ وَإِفْطَارُهُمْ كَيْفُ الْخَيْفُ الْأَكْيَاسِ وَإِفْطَارُهُمْ كَيْفُ يَغْبِنُونَ سَهَرَ الْحَمْقَى وَصِيَامَهُمْ؟ وَلَمِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ بِرٍّ مَعَ تَقْوَى وَيَقِينٍ، أَعْظُمُ وَأَفْضَلُ وَأَرْجَحُ مِنْ أَمْثَالِ الْجِبَالِ مِنْ عِبَادَةِ الْمُغْتَرِّينَ (١).

# السرح:

قال: «وَعَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ وَ اللهِ الدرداء وَ اللهِ كان حكيم هذه الأمة، وكان كثير التفكر، كما قالت أم الدرداء وَ اللهِ اللهِ عنه: فَعَنْ عَوْنِ بنِ عبد اللهِ: «قُلْتُ لأُمِّ الدَّرْدَاءِ : أَيُّ عِبَادَةِ أَبِي الدَّرْدَاءِ كَانَتْ أَكْثَرَ؟ قَالَتْ: التَّفَكُّرُ وَالاعْتِبَارُ ((٢).

والتفكر أمره عظيم؛ لأنه يُحْدِث في القلب الوجلَ والعلمَ واليقين، وهذه كلها عبادات مرضية عند الله على، ومِنْ تأملِه وتفكرِه في ملكوتِ الله، وفي الإسلام، وثواب الأعمال، والاستقامة على الكتاب والسنة أن قال: «يَا حَبَّذَا نَوْمُ الْأَكْيَاسِ وَإِفْطَارُهُمْ كَيْفَ يَغْبِنُونَ سَهَرَ الْحَمْقَى وَصِيَامَهُمْ؟»

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في الزهد (۱۳۷)، وأبو نعيم في الحلية (۱/ ۲۱۱)، وابن عساكر في تاريخ مدينة دمشق (٤٧ /١٧٥). من طرق عن أبي سعيد الكندي عمن أخبره عن أبي الدرداء ﷺ موقوفًا، وفي سنده مجهول. وذكره الديلمي في الفردوس (٥/ ٢٦٩)، وأبو الفرج في صفة الصفوة (١/ ٦٣٠).

قال ابن القيم كلفة: (وهذا من جواهر الكلام وأدلة على كمال فقه الصحابة وتقدمهم على من بعدهم في كل خير رفي النظر: الفوائد لابن القيم كله (ص ١٤١).

 <sup>(</sup>۲) انظر: الحلية لأبي نعيم (٧/ ٣٠٠)، وسير أعلام النبلاء للذهبي (٣٤٨/٢)، والزهد لابن المبارك (ص٩٧)، وتاريخ الإسلام للذهبي (٣/ ٤٠٣)، وتاريخ دمشق (٩٤/ ٤٧).

يعني أنه يقول: إن العبد قد يكون ينام في الليل ويُفطر في النهار، يعني: ليس يكثر صيام نفل ولا يكثر صلاة ليل، بل يستمتع بالليل نوماً ويستمتع بالنهار إفطاراً ، فيما كتب الله على له من النوافل ، ولا يشق على نفسه في أنه مثلاً يصوم يوماً ويفطر يوماً ، بل يكفي أن يصوم مثلاً ثلاثة أيام من كل شهر أو الاثنين والخميس من كل أسبوع، أو على ما جاء، وفي الليل يأخذ القليل ولا يطيل لكنه مع ذلك معه تقوى وخوف من الله ﷺ ويقين، وإيمان صادق قوي، والتزام وعقيدة صحيحة متيقَّنة لا شبهة فيها ولا شك، قال: إن هذا أفضل ممن يأتي بأمثال الجبال عبادة ولكنه من المغترين بكثرة عبادته بأنواع العبادة، أو من المغترين بجهاده، أو بأمره بالمعروف، أو بنهيه عن المنكر، ومغترين ببذله أو بدعوته أو بحركته أو إلى آخره؛ لكنه ليس على سبيل وسنة، فإن الأول فاق هذا الآخر؛ ولهذا قال: «وَلَمِثْقَالُ ذَرَّةٍ» يعنى: أقل القليل، «مِنْ بِرِّ» يعني: من عمل صالح متيقن على سبيل وسنة، «مَعَ تَقْوَى» مع خوفٍ من الله على؛ لأن الله على يقول في وصفِ عباده وخاصةِ عباده: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ كَجِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٦٠]، أثنى عليهم بذلك، يُعطون، يصلون القليل أو الكثير بحسب ما كتب الله لهم يتصدقون، يَدْعُون، يأمرون بالمعروف، ينهون عن المنكر، ينصحون؛ لكن قلوبهم وجلة أنهم إليه ﷺ راجعون.

«مَعَ تَقْوَى وَيَقِينٍ»، اليقين: هو الصدق في الاعتقاد والصواب فيه، والقوة في الإيمان وعدم التردد والشبهة فيه.

قال: «وَلَمِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ بِرِّ مَعَ تَقْوَى وَيَقِينٍ» مع هذين الشرطين الخوف واليقين «أَعْظُمُ وَأَفْضَلُ»، فهذا العمل «أَعْظَمُ» أولاً، «وَأَفْضَلُ وَأَرْجَحُ مِنْ

أَمْثَالِ الْجِبَالِ مِنْ عِبَادَةِ الْمُغْتَرِّينَ»، وهذه الكلمة من فقهه العظيم رضي الله عنه وأرضاه، وهكذا كان طريق الصحابة ر

لهذا وصف النبي ﷺ الخوارج بأنهم «يَحْقِرُ أَحَدُكُمْ صَلاَتَهُ مَعَ صَلاَتِهِمْ، وَصِيامَهُ مَعَ صَلاَتِهِمْ، وَصِيامَهُ مَعَ صِيامِهِمْ، يَقْرَءُونَ القُرْآنَ لا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ»(١).

فليست العبرة بكثرة العبادة، أو بكثرة الجهاد، أو بكثرة كذا وكذا، أو بكثرة الدعوى، العبرة: هل هذا موافق للسبيل والسنة أم ليس بموافق؟ فإن كان غير موافق فإنه ولو كان أمثال الجبال فإنه لانفع فيه، أو أن غيره أنفع منه.

وبهذا يظهر فضل الإسلام الصحيح، وفضل السبيل والسنة، وفضل متابعة الجماعة الأولى، وأن أصحاب ذلك إذا التزموه فإن الله على يبارك لهم في قليل أعمالهم ويُنميها لهم، ويكون عملهم أعظم وأرجح وأفضل ممن يُكثر، ولكنه على غير السبيل.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٦١٠)، ومسلم (١٠٦٤) من حديث أبي سعيد الخدري ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ .

# بَابُ وُجُوبِ الدُّخُولِ فِي الْإِسْلَامِ

# الـشــرح:

هذا هو الباب الثاني، قال فيه: (بَابُ وُجُوبِ الدُّخُولِ فِي الْإِسْلَامِ).

بعد أن بين كلله في الباب الأول فضل الإسلام وما يحظى به أهله الذين التزموا به بمعناه العام، والتزموا بأفراده، واستقاموا على ذلك من الفضل العظيم في هذه الدنيا وفي الآخرة، بين أن هذا الإسلام الذي ذاك فضله ليس الدخول فيه اختيارياً، بل يجب الدخول في الإسلام، فإنه إذا ذُكرت الفضائل قد يُظن أن المرء في خيرة من أمره، هل يدخل أو لا يدخل؟ هل يعمل أو لا يعمل؟ لأن ذكر الفضائل قد يُظن معه أن المسألة اختيارية.

والإسلام ليس الدخول فيه اختيارياً، وإنما الفضل الذي سبق ذكره لا ينافي وجوب الدخول فيه، بل الإسلام واجب التزامه وواجب الدخول فيه، سواء أكان ذلك الدخول في الإسلام من ملل الكفر والوثنيات، أم الدخول في الإسلام كافة، أي: الدخول في جميع شرائع الإسلام وعقائد الإسلام على وجه التفصيل، فإن ذلك واجب؛ كما أن الدخول في أصله واجب فإن التزام فروعه واجب على العباد على التفصيل المذكور في كلام أهل العلم الوارد في النصوص.

لهذا قال هنا: (بَابُ وُجُوبِ الدُّخُولِ فِي الْإِسْلَامِ)، والإسلام الذي يجب الدخول فيه هنا هو شريعة محمد ﷺ.

والنصوص يطلق فيها الإسلام ويراد به تارة الإسلام العام الذي يشمل دين جميع المرسلين؛ لأن كل نبي وكل رسول إنما جاء بدين الإسلام، وهذا هو الإسلام العام الذي لا يدخل الجنة إلا من كان مسلماً به، فأتباع نوح على كانوا مسلمين الإسلام العام وإن كانت شريعتهم هي شريعة نوح على وأتباع إبراهيم على الإسلام العام: التوحيد والحنيفية، وإن كانت الشرائع مختلفة، وكذلك دين موسى على ودين عيسى على كل ذلك كان على الإسلام العام، وإن كانت الشرائع مختلفة؛ لهذا قال كل ذلك كان على الإسلام العام، وإن كانت الشرائع مختلفة؛ لهذا قال على الإسلام العام، وإن كانت الشرائع مختلفة؛ لهذا قال على الله على: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ١٤٨]، يعني: لكل نبي جعل الله شرعة ومنهاجاً ؛ ولكن الدين واحد.

وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «وَالْأَنْبِيَاءُ إِخْوَةٌ لِعَلاَتٍ أُمَّهَاتُهُمْ شَتَى وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ»<sup>(۱)</sup>، فدين كل نبي الإسلام، لم يأت نبي بغير دين الإسلام؛ ولهذا لا يصح أن يقال: إنه جاء من عند الله ﷺ أديان مختلفة وديانات متعددة.

فقول من يقول: الديانات السماوية - هذا باطل، وقول من يقول: الديانات الإلهية - هذا باطل في الشرع؛ لأن الدين واحد، والله على لم يأت من عنده إلا دين واحد وهو الإسلام، ولا يرضى عنده إلا الإسلام، فليس ثَم ديانات سماوية، وإنما هو دين واحد يجب على كل البشر قبل محمد على وبعده أن يدخلوا في الإسلام؛ لأن الله على لايرضى دينا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٣٤٤٣)، ومسلم (٢٣٦٥) من حديث أبي هريرة ظليه قال: «قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: أَنَا أَوْلَى النَّاسِ بِعِيسَى بْنِ مَرْيَمَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَالْأَنْبِيَاءُ إِخْوَةٌ لِعَلاَتٍ أُمَّهَاتُهُمْ شَتَّى وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ».

إلا الإسلام، فقوله ﷺ: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩]، هذا عام يشمل جميع الأزمنة وجميع الفترات من لدن خلق الخليقة إلى أن يرث الله ﷺ المخلوقات، فلا يقبل من أحد ديناً إلا دين الإسلام. ولهذا نقول: إن الإسلام يُطلق في النصوص ويراد به:

الإسلام العام: وهو الدين الذي اجتمع عليه المرسلون ورضيه الله على الكل رسول.

والإسلام الخاص: وهو الإسلام الذي بُعث به محمد على وهو الإسلام عقيدة وشريعة، أو الإسلام بمعناه وشرائعه وعقيدته التي جاء بها محمد على .

فالذي يشمل جميع ما جاءت به الرسل من الإسلام هو ما أجمع عليه العلماء في تفسير الإسلام والدعوة إليه، وجمعوا ذلك في عبارة عرَّفوا بها الإسلام؛ كما ذكرها ابن جرير الطبري في التفسير، وذكرها شيخ الإسلام ابن تيمية عَلَيْهُ في كتاب الإيمان وفي غيره، وأيضا ذكرها الإمام محمد بن عبد الوهاب عَلَيْهُ وجماعة (الرَّامُ هُوَ: الاسْتِسْلامُ للهِ بِالتَّوْحِيدِ، وَالانْقِيَادُ لَهُ بِالطَّاعَةِ، وَالْبَرَاءَةُ مِنَ الشِّرْكِ وَأَهْلِهِ).

فهذه ثلاث جمل في معنى الإسلام، فيها عقيدة، وعمل، وبراءة من الشرك وأهله، وهي تنطبق على ديانة كل رسول؛ لأنها مشتملة على:

\* الاستيسلامُ للهِ بِالتَّوْحِيدِ، لأن الشركَ باطل في كل ملة.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (٦/ ٨١)، ومجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية كلله (٥/ ٢٣٩)، وعقيدة الفرقة الناجية للإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب كلله (ص١٧)

\* ثم الانْقِيَادُ بِالطَّاعَةِ لله ﷺ بالطاعة وترك اتباع الهوى في الأوامر والنواهي، والطاعة هنا تندرج في طاعة كل رسول خُوطب العبد بأن يتبعه بحسب الزمان والمكان.

\* وَالْبَرَاءَةُ مِنَ الشِّرْكِ وَأَهْلِهِ، هذه فيها الكفر بالطاغوت، وبُغض الشرك، وبُغض أهل الشرك؛ لما هم عليه من عبادة غير الله عَنْ كما قال الله عَنْ : ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله عَنْ وَاَجْتَنِبُوا الطَّعْوَتَ ﴾ الله عَنْ : ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله عَنْ وَاَجْتَنِبُوا الطَّعْوَتَ الله عَنْ : ٣٦].

فالجملة الأولى: وهي الاستسلامُ للهِ بِالتَّوْحِيدِ، هذا يعم جميع المرسلين في الإتيان بالتوحيد، والاستسلام لله الله بالتوحيد، فكل رسول أمر أن يُعبد الله وحده لا شريك له.

والجملة الثانية: وهي وَالانْقِيَادُلَهُ بِالطَّاعَةِ، فيدل عليها قول الله ﷺ: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطْكَاعَ بِإِذْبِ ٱللَّهِ ﴾ [النساء: ٦٤].

والجملة الثالثة: وهي وَالْبَرَاءَةُ مِنَ الشِّرْكِ وَأَهْلِهِ، هذه يدل عليها قوله ﷺ: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا فُوله ﷺ: ﴿فَي اللَّهِ اللَّهِ المستحنة: ٤]، قوله ﷺ: ﴿فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ المستحنة: ٤]، قوله ﷺ: ﴿فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَمُ يعني: من المرسلين من كانوا على دينه - الحنيفية دين الإسلام - في إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهُ عني: لأقوامهم، وهذا دليل على الجملة الثالثة من تعريف الإسلام العام.

وأعظم من خُصَّ بكمال هذه الجمل الثلاث هو محمد عَلَيْ وما مَنَّ الله عليه من الرسالة، فالإسلام الخاص له من هذه الثلاث أكمل ما أُمر به نبي، فمن جهة الاستسلام لله بالتوحيد فهذا أكمل ما جاء في دين محمد عَلَيْق،

والانقياد للرسول بالطاعة أكمل ما جاء في دين محمد على الأمر بهذا الشرك وأهله أكمل ما جاء في دين محمد على فصار له على من الأمر بهذا الإسلام أعظم مما لغيره من الأنبياء عليهم سلام الله أجمعين. لهذا يدخل في قوله هنا: (بَابُ وُجُوبِ الدُّخُولِ فِي الْإِسْلامِ)، يعني: هذا الإسلام وهو الاستسلام لله بالتوحيد، فهذا واجب الدخول فيه، وأن يستسلم المرء لله على بالتوحيد، وأن يترك البدع الشركية والمحدثات الوثنية، وكل عقيدة فيها شرك وفيها كفر وفيها ضلال من جهة التشريك سواء أكان أكبر فيها شرك وفيها كفر وفيها ضلال من جهة التشريك سواء أكان أكبر أم أصغر، هذا كله يجب الاستسلام لله على به والدخول في التوحيد، يعني: بالتوحيد بجميع أنواعه - توحيد الربوبية والألوهية والأسماء والصفات - والحذر من ضده والبعد عنه وهو الشرك بأنواعه. وكذلك الانقياد للرسول على بالطاعة، والبراءة من الشرك وأهله؛ كما سيأتي بيانه النقياد للرسول عالى الله تعالى -.

والإسلام أصله من أسلم، أي: دخل في السِلْم؛ كما قال ﷺ: ﴿يَتَأَيُّهَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللّ

وهذا الباب واسع، والمعنى الشرعي الخاص هو الذي يشمل المعاني الثلاث السابقة، وهو بهذا التعريف يشمل الإسلام الخاص، ويشمل الأعمال الظاهرة، والأعمال الباطنة التي منها العقيدة، وهو الذي جاء في أدلة المصنف.

 <sup>(</sup>۱) قال ابن جرير في تفسيره (٣/ ٢١٢): (أسلم بمعنى دخل في السلم؛ كما يقال: أقحط القوم إذا دخلوا في القحط، وأربعوا إذا دخلوا في الربيع). وانظر مادة (سلم) في: تهذيب اللغة (٢١/ ٣١١)، ومقاييس اللغة (٣/ ٩٠)، ومختار الصحاح (ص١٥٣).

إذاً مراد المؤلف هنا في قوله: (بَابُ وُجُوبِ الدُّخُولِ فِي الْإِسْلَامِ)، أنه يجب على الناس أن يدخلوا في الإسلام.

والإسلام هذا الذي يجب الدخول فيه صنفان: عقيدة، وشريعة، وإذا كان كذلك فمسائل الإسلام متنوعة متعددة، كما قال عن ﴿يَتَأَيُّهَا اللَّينَ النَّينَ النَّينَ الْمَنُوا الدَّخُلُوا فِي الإسلام كله، وهذا يدل على وجوب الدخول في كل الإسلام وعدم التفريق بين أمر وأمر فيه من جهة قبوله واعتقاده.

إذا تبين هذا، فهذا الوجوب في قوله: (وُجُوبِ الدُّخُولِ فِي الْإِسْلَامِ) نوعان:

الأول: وجوبٌ تركُه كفرٌ؛ لأن الإسلام منه ما إذا تُرِك فهو كفر، كترك التوحيد أو فعل الشرك الأكبر، أو نحو ذلك من المكفرات.

والثاني: وجوبٌ تركُه محرمٌ على العبد، وهذا المحرم تارة يكون كبيرة، وتارة يكون صغيرة؛ لهذا فكل عقيدة أو شريعة وكل أمر سواء أكان أمراً علمياً أو أمراً عملياً ويقابله النهي، واجب على العباد الدخول فيه، فمن تركه ترك الواجب، وهذا الترك قد يكون كفراً، وقد يكون محرماً وليس بكفر، بحسب نوع ما تُرك من العقائد والشرائع.

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي اللهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ الْاَحْرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥]. وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ اللهِ الْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩].

#### السرح:

«الدِّين» سبق بيان تفسيره، وهو مأخوذ في اللغة من قولهم: دان بكذا، أي التزم به، ودَيْدَنُ المرء كذا إذا كان يتعاهد هذا الشيء ويلتزم به ويكون عادةً له، فبين العادة وبين الدين تلازم، وسبق بيانه في الباب الذي قبله (١٠).

فإذًا في قوله على: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْر الْإِسلام، فإن ذلك لن يقبل منه سواء أكان وعادته التي يتقرَّب بها في غير الإسلام، فإن ذلك لن يقبل منه سواء أكان ذلك في أمور العقائد أم في أمور الشرائع، سواء أكان ذلك في الأمور العلمية أم كان في الأمور العملية، فإذا كان ثم التزام بشيء يتقرب به إلى الله فهذا صار دينا له، فيدخل حينئذ في عموم هذا مسائل العقيدة والتوحيد، ويدخل فيه أيضا مسائل البدع العملية؛ لأن صاحب البدعة العملية قد اتخذ دينا التزمه، وجعل له عادة يتعبَّد بها، فإذا كانت ليست من الإسلام فإنها تدخل في عموم هذه الآية.

قال على في سورة الشورى: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَوُا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمَ يَأَذَنُ بِهِ اللَّهُ ﴾ [الشورى: ٢١]، والدين في هذه الآية يدخل فيه المحدثات والبدع؛ لهذا استدل أهل العلم بهذه الآية على رد المحدثات والبدع (٢).

<sup>(</sup>١) راجع ص(٢٢).

 <sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوى (۱/ ۸۰)، وتفسير ابن كثير (۱۱۲/٤)، وتفسير السعدي
 (۲/ ۷۵۷).

فإذًا هذه الآية، وهي قوله على: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ الله الله الله المعروف وهو دين الإسلام أصلاً؛ كأن يدين بدين اليهودية أو النصرانية بعد رسالة محمد على أو يدين بدين اليهودية أو النصرانية بعد رسالة محمد المحلي أو يدين بدين البوذية، أو بأي دين يتقرب به إلى الله على فهذا كله باطل، وهو في الآخرة من الخاسرين - وأيضاً يشمل بعموم لفظها - أنه من ابتغى ديناً يتدين به ويتقرب به إلى الله على وهو ليس بالإسلام الذي جاء به محمد على فإنه لن يُقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين.

وقوله ﷺ: ﴿وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ﴾ [آل عمران: ٨٥] الخسارة هنا بحسَبها:

\* فقد تكون خسارة كبرى بأن يخسر الجنة ويدخل النار ويكون من المخلدين فيها .

\* وقد تكون خسارة صغرى بأن يخسر الدخول في الجنة والسلامة من العذاب مطلقاً، ولكن يُعذب بقدر ما عنده من المخالفة إن لم يغفر الله الله الله ويتجاوز عنه.

فإذًا قوله على: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴿ آلَ عمران: ١٨٥ هذا فيه شرط وجزاء، إذا ابتغى أحد غير الإسلام فإنه لن يقبل منه مهما كان تعبده، وليس الشأن في ذلك أن يكون متعبداً، باكياً، خاشعاً، فإن الشأن هو في اتباع الطريق، في اتباع السبيل دون نظر إلى تعبد الإنسان، لهذا وصف الله على طائفة بأنهم يعملون ويتعبون ولكنهم في النار قال على: ﴿عَامِلَةٌ نَا صَلَى نَارًا حَامِيةً نَ تُشْقَىٰ مِنْ عَيْنٍ ءَانِيَةٍ نَ الناشية: ٣-١٥، فهم عاملون وناصبون ويتعبون ويعملون، ويتعبدون، وربما بَكُوا من خشية فهم عاملون وناصبون ويتعبون ويعملون، ويتعبدون، وربما بَكُوا من خشية

الله، وربما أكثروا تخليص النفس من الشوائب؛ لكنهم كما وصف الله على أنهم يَصْلُون ناراً حامية؛ وذلك لأن الشأن ليس هو في عمل العبد، ولكن الشأن هو في أن يكون عمله على وفق ما أمر الله على به، فإذا ابتغى غير الإسلام ديناً، ابتغى النصرانية مثلاً، ولو كان فيها راهباً متعبداً خاشعاً، لكنه لم يبتغ الإسلام ولم يستسلم لله بالتوحيد وابتغى غير ذلك، فهو في الآخرة من الخاسرين المخلدين في النار ولن يقبل منه ذلك.

وهكذا أيضاً في المعنى الأخص وهو: من ابتغى عملاً ليس هو من الأعمال التي أمر الله على بها وليس مما جاءت به السنة، مثل المحدثات المختلفة والعقائد المتنوعة التي أحدثت في هذه الأمة: عقائد المرجئة، وعقائد الخوارج، وعقائد القدرية، وعقائد المعتزلة، والجهمية، والأشاعرة... إلى آخره، فهم يظنون أنهم محسنون وأنهم أكثر تنزيها، ولكن هل هذا عليه الدليل؟ هل هذا عليه نص الشرع؟ هل هذا هو الإسلام الذي جاء في النصوص؟ الجواب: لا، فإذا لم يكن كذلك فإن من ابتغاه ولو رام ما رام تنزيها فإنه لن يقبل منه، وسيخسر بحسب ما فعل. وكذلك أهل التعبدات المختلفة من الصوفية ونحوهم فإنهم وإن لبسوا الصوف وتبتلوا، وخرجوا وتعبدوا، وأخذوا أنفسهم بالرياضات المختلفة لتصفو النفس، وكثر تعلقهم بالله على وتجردهم من الدنيا؛ لكنهم لما لم يكونوا على الإسلام الذي جاء به محمد على الإسلام الذي جاء به محمد المنتفية، ولم يكن لهم فيما يفعلون أدلة، فإنه لن يقبل منهم ذلك.

وكذلك أهل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وأهل الغيرة، إذا لم يكونوا على السبيل فإنه لن يقبل منهم ذلك، فالخوارج ما خرجت إلا للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وبسبب غلوهم فيه قتلوا عثمان عليها.

ضَحُوا بأَشْمَطِ عُنْوَانِ السُّجُودِ بِهِ يُقَطِّعُ اللَّيْلَ تَسْبِيحًا وَقُرْآنَا(١)

حتى إن الذي قتل علياً ﷺ وهو عبد الرحمن بن ملجم كان قتله تقرباً إلى الله ﷺ، ولما أرادوا قتله قصاصاً -يعني قتل عبد الرحمن بن الملجم قصاصاً - قال: لا تباغتوني القتل - يعني مرة واحدة - لكن قطّعوا أطرافي شيئاً فشيئاً حتى أنظر إلى تعذيبي في الله ﷺ.

وقال فيه عمران بن حطان يمدحه لما هو عليه من الصلابة - كما يزعمون - في الدين، قال في وصفه في أبيات معروفة - وهي أبيات ضلال والعياذ بالله - قال يمدح عبد الرحمن بن ملجم (٢):

يَا ضَرْبَةً مِنْ تَقِيٍّ مَا أَرادَ بِهَا إِلَّا لِيَبْلُغَ مِنْ ذِي الْعَرْشِ رِضْوَانًا إِلَّا لِيَبْلُغَ مِنْ ذِي الْعَرْشِ رِضْوَانًا إِنِّي لَأَذْكُرُهُ حِينًا فَأَحْسِبُهُ أَرْفَى البَرِيَّةِ عِنْدَ اللَهِ مِيزَانًا

وهذا سلكه أيضا طائفة من المعتزلة فغلوا في باب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر حتى أدخلوا فيه الخروج على الحكام والولاة.

ولازالت الأمة منذ ظهور الخوارج إلى وقتنا الحاضر وهم يُبتلون بمن يغلو في هذا الباب؛ ولهذا شيخ الإسلام ابن تيمية عَلَيْهُ قال في عقيدته الواسطية فيما تميز به أهل السنة من الوسطية في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قال في وصفهم: «هُمْ مَعَ هذِهِ الأصولِ يَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ، وَيَنْهُونَ

<sup>(</sup>۱) من شعر حسان بن ثابت يرثي عثمان بن عفان الله الله الله (۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ انظر: تهذيب الكمال (۱۰ ۲۹ ۸۵)، والاستيعاب لابن عبد البر (۳ / ۲۹ ۱۰ ۱۰).

 <sup>(</sup>۲) انظر: سير أعلام النبلاء (٤/ ٢١٥)، وتاريخ الإسلام (٣/ ٢٥٤، ٦/ ١٥٦)، وكلاهما للذهبي، والبداية والنهاية (٧/ ٣٢٩، ٩/ ٥٣)، والاستيعاب (٣/ ١١٢٨، ١١٢٩)، والإصابة (٥/ ٣٠٣).

عَنِ المُنْكَرِ عَلَى مَا تُوجِبُهُ الشَّرِيعَةُ الْأَرِيعَةُ الْأَرِيعَةُ الْأَرْدِيعَةُ الْأَرْدِيعَةُ الْأَرْدِيعَةُ الْأَرْدِيعَةُ الْأَرْدِيعَةُ الْمَرْدِيعَةُ الْمُرْدِيعَةُ الْمُرْدِيعِةُ الْمُرْدِيعِةُ الْمُرْدِيعَةُ الْمُرْدِيعَةُ الْمُرْدِيعِةُ الْمُرْدِيعِينِهُ الْمُرْدِيعِةُ الْمُرْدُونِ الْمُرْدِيعِةُ الْمُرْدِيعِةُ الْمُرْدِيعِةُ الْمُرْدِيعِ الْمُرْدِيعِةُ الْمُرْدِيعِةُ الْمُرْدِيعِيمُ الْمُرْدِيعِةُ الْمُرْدِيعِيمُ الْمُرْدُونِ الْمُرْدُونِ الْمُرْدُونِ الْمُرْدُونِ وَالْمُونُ الْمُرْدِيعِ لَلْمُونُ الْمُرْدُونِ الْمُرْدُونِ الْمُرْدُونُ الْمُونُ الْمُرْدُونُ الْمُرْدُونُ الْمُرْدُونُ الْمُونُونُ الْمُونُ الْمُرْدُونُ الْمُرْدُونُ الْمُرْدُونُ الْمُو

المقصود من ذلك: أن ابتغاء غير الإسلام ديناً هذا يدخل فيه كل من ابتغى غير ما جاءت به الشريعة ودل عليه الدليل، وإذا كان كذلك فواجب إذاً على المكلف أن يدخل في الإسلام، وأن لا يدخل في فعل من الأفعال بأمر إلا وقد تبينت له حجته، وخاصة مسائل العقائد ومسائل العمل والمنهج؛ لأن هذه هي التي تميز وليس فيها اجتهاد، ولكن الاجتهاد يحصل في الأمور الفرعية كما هو معلوم، أما ما قعّده أئمة أهل السنة والجماعة في كتب العقائد، وبينوا فيه من سمات وصفات أهل السنة، فإن ذلك ليس مجالاً للاجتهاد، بل واجب الالتزام به.

قال عَلَيْهُ: «وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩]»، وهذا ظاهر وهو في معنى الآية التي قبلها، الدِّين الذي يقبله الله على هو الإسلام فقط، وأما غير الإسلام الذي عليه الدليل فإنه لا يقبله الله على وليس ديناً عنده، وإن كان عَدَّه العبُد ديناً.

#### 

<sup>(</sup>۱) انظر: العقيدة الواسطية ضمن مجموع الفتاوى (۳/ ١٥٨). وللشارح -حفظه الله -تفصيل ممتع وتأصيل علمي دقيق في شرحه: (اللآلئ البهية في شرح الواسطية) (۲/ ٥٦٨ - ٥٩٥).

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأْتَبِعُوهٌ وَلَا تَنَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ﴾ [الأنعام: ١٥٣] الْآيَةُ.

قَالَ مُجَاهِدٌ: (السُّبُلُ: الْبِدَعُ وَالشُّبُهَاتُ)(١).

# الـشـرح:

هذه الآية فيها الدليل على أنَّ صراط الله على واحد، قال على: ﴿ وَأَنَّ هَلَا الله عَلَى الباب أن الله عَلَى أمر صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُونُ ﴾، ووجه الدلالة من الآية على الباب أن الله عَلَى أمر باتباع هذا الصراط بعد أن بيَّنه، قال عَلَى : ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا ﴾ ، والإشارة في قوله: ﴿ وَأَنَّ هَلَا ﴾ هي إلى السبيل والسنة وما في القرآن والسنة دون غيرها ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا ﴾ ، إذاً الإشارة لما كان في عهد النبي عَلَيْهُ وكان عليه هديه ، فكل ما لم يدخل في هذه الإشارة فيمكن أن تقول إنه خارج عن الصراط المستقيم .

قال: ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا ﴾ والصراط المستقيم فُسِّرَ في سورة الفاتحة بعدة تفاسير (٢)، وفي هذه الآية بأنه السنة، وأنه الإسلام والقرآن أو أنه محمد ﷺ (٣)، وهذه كلها متلازمة، فمن لزم الإسلام فقد لزم السنة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۲۰۳)، والمروزي في السنة (ص۱۲)، والطبري في تفسيره (۸۸ ۸۸) والبيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (۱/ ۱۸۶)، وأبو نعيم في الحلية (۳/ ۲۹۳).

 <sup>(</sup>۲) انظر تفسير الطبري (۱/ ۷۱ – ۷۶)، وتفسير القرطبي (۱/ ۱٤۷)، وفتح القدير للشوكاني
 (۱/ ۲۳).

 <sup>(</sup>٣) انظر تفسير الطبري (٨/ ٨٨، ٨٩)، وتفسير القرطبي (٧/ ١٣٧)، وفتح القدير للشوكاني
 (٢/ ١٧٨).

ومن لزم السنة فقد لزم القرآن، ومن لزم القرآن على حقيقته فقد لزم الإسلام والسنة وهكذا، بل يجب لزوم الإسلام الذي دل عليه القرآن والسنة، وبيَّنه نبينا الكريم محمد عليه القرآن والسنة،

قال على: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَهُو صراط واحد، فأمر باتباعه فقال على: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ فَ الأنعام: ١٥٣]، ودلت الآية على أن اتباع الصراط الذي هو الإسلام والسنة واجب بأمر الله على به، وأن اتباع غيره من الأهواء والشبهات والبدع محرم؛ لقوله على: ﴿ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ ﴾ ، وهذا نهي ، والنهي هنا للتحريم، فدل ذلك على مراد المصنف من الاستدلال بالآية على وجوب الدخول في الإسلام، وتحريم الخروج عنه إلى غيره.

CAP CAP CAP C

وَعَنْ عَائِشَةَ عَيْ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُّ». أَخْرَجَاهُ (١).

وَفِي لَفْظٍ «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ»(٢).

# الـشــرح:

هذا الحديث متفق عليه، متفق على صحته في لفظه الأول «مَنْ أَحْدَثَ فِي الفظه الأول «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا . . . » ، واللفظ الثاني «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا . . . » رواه مسلم في الصحيح، وعلقه البخاري أيضاً في صحيحه جازماً به .

وهذا الحديث بهذين اللفظين حجة وأصل عظيم من الأصول في ردّ البدع والمحدثات بجميع أنواعها، وهذان اللفظان مهمان، وكل منهما له حجة في باب:

أما الأول: فقوله ﷺ: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ» فهو يشمل الذي ابتدع البدعة وأحدث الحدث ولو لم يعمل بذلك، فمن أحدث الحدث فهو مردود عليه ولن يقبل منه، وهو في الآخرة من الخاسرين.

واللفظ الثاني: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا ليْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا » هذا يشمل الذي يعمل ولو لم يحدث.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٩٧)، ومسلم (١٧١٨) من حديث عائشة ﷺ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱۷۱۸) من حديث عائشة رضيها. ورواه البخاري معلقاً في كتاب البيوع – باب النجش (۳۵٦/٤ فتح)، وفي كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة – باب إذا اجتهد العامل أو الحاكم (۱۳/۷۱۳فتح).

فإذًا اللفظان دل أحدهما على المحدِث، ودل الآخر على الذي عمل بما أحدثه المحدِث.

وهذا الحديث ميزانٌ للأعمال في ظاهرها، كما أن حديث عمر ولي الإنجاء الأعمال بالنيات، وَإِنَّمَا لامْرِئ مَا نَوَى الله ميزان للأعمال في باطنها فمن صحت نيته في باطنه، واستقام عمله الظاهر على وفق السنة فإنه حينئذ مقبول الدين، وأما إذا فات أحدهما فليس بمقبول العمل؛ لأنه إذا فات الإخلاص لم يقبل العمل، وإذا فاتت المتابعة والالتزام بالظاهر فإنه لا يُقبل العمل، ومن رحمة الله إن أن جعل لنا ميزاناً للأعمال، فالعمل القليل الموافق خيرٌ من الكثير إذا لم يكن موافقاً.

إذا تبين ذلك فالمحدثات قسمان:

محدثات في الدنيا .

محدثات في الدين .

وهذا الحديث يراد به محدثات في الدين؛ لأنه قال: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا»، وقوله: «فِي أَمْرِنَا هَذَا» يُعنى به الدين.

أما المحدثات في الدنيا: فليست مشمولة بالنهي ؛ ولهذا الصحابة والمعلمة المعدد الدنيا تارة توسعوا في تنظيم أمور الدنيا على وفق المصلحة ، وتنظيم أمور الدنيا تارة يدخل تحت قاعدة «الأصل يدخل تحت قاعدة «الأصل في الأشياء الإباحة» ، وليس هذا موطن بيان ذلك .

وأما المحدثات في الدين: فهي مردودة جملة واحدة، فليس لأحد أن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١) من حديث عمر بن الخطاب رفي .

يُحدث حدثاً في الدين، سواء أكان ذلك الحدث في الأمور العلمية – في أمور العقائد – أم في الأمور العملية.

فإذًا هذا الحديث يستدل به على بطلان كل عقيدة محدثة، ويستدل به على بطلان كل عمل يُتقرب به إلى الله محدث، فمن جاء بعقيدة محدثة كعقائد الخوارج، أو المرجئة، أو المؤولة في الصفات، أو نفي الصفات، أو في القدر أو في الجبر ونحو ذلك، فإنه يقال له: هل كان على هذا أمر النبي على النبي على الترامه لأجل النبي على الشرع كذا، أو أن ينزه الله عن كذا...إلى آخره.

ولهذا كان من الكلام الحسن - مثلاً - في بعض الصفات ما قاله والد الإمام الجويني كلله حيث قال: (إني لما تأملت تأويل الصفات وجدت أن النبي كله كان يتلو القرآن وفيه آيات الصفات، وكان يصف الله كل في أحاديثه وعنده الصحابة ومنهم الحاضر ومنهم الباد، ومنهم الذكي ومنهم غير الذكي، ومنهم العاقل ومنهم دون ذلك، ومنهم من قد يتصور شيئاً غير الظاهر ومنهم من قد لا يتصور إلا الظاهر، فلم يتبع ذلك بأشياء تصرفها عن ظاهرها، فدل على أن نصوص الغيب واجب الإيمان بها على ظاهرها دون التأويلات المحدثة)(١).

وهذا الذي قاله حق، ومن جهة أخرى في المسائل العملية فالحديث حجة لرد كل محدثة في العمل يُتقرب بها إلى الله على، والمحدثات في الدين هي البدع؛ لهذا قال: «وَكُلُّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةً»(٢)،

<sup>(</sup>١) انظر: رسالة في إثبات الاستواء والفوقية لأبي محمد بن يوسف الجويني (ص٠٠).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم ( ۸۶۷)، والنسائي ( ۳/ ۱۸۸)، واللفظ له، وابن ماجه (٤٥).

«كُلُّ مُحْدَثَةٍ» يعني: محدثة في أمرنا هذا، محدثة في الدين بدعة، فهناك بدع في الدنيا وبدع في الدين، والمذموم هو الابتداع في الدين، أما الإحداث في الدنيا فلا يدخل في البحث؛ لأنه لا يدخل في قوله: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرنَا هَذَا» وإنما المقصود التكلم على الديانة.

إذا تبين ذلك فالبدع مذمومة كلُّها، وكل بدعة مردودة لأدلة من الكتاب والسنة، ومن السنة هذا الحديث الجامع الشامل الذي عده طائفة من أهل العلم ثلث الدين، وعده طائفة آخرون ربع الدين؛ لأنه يشمل مسائل كثيرة تغطي ربع مسائل الدين في العقائد وفي الشرع.

فالبدعة تنافي الدخول الكامل في الإسلام، والبدع قسمان:

- \* بدع كفرية.
- \* بدع دون الكفر.

فتارة يكون الأمر بدعة ويكون كفراً أكبر أو شركاً أكبر، وتارة يكون دون الكفر، وكلاهما يشمل العقائد ويشمل العمليات.

فأما القسم الأول: البدع الكفرية:

فمنها ما يكون في العقائد: كسلب الرب عن جميع صفاته، وأنه ليس له صفة البتة، هذه البدعة أحدثت ولم يكن عليها حتى أهل الجاهلية، هم يعتقدون أن لله عن صفات، فأتى جهم ونفى جميع الصفات عن الرب عن، وأنه لا يتصف بصفة البتة غير صفة الوجود المطلق، بشرط الإطلاق كما يزعمه.

ومنها بدع عملية: كالاستشفاع بالموتى، فالاستشفاع بالموتى شرك

أكبر مخرج من الملة، وهو بدعة محدثة أيضاً في هذه الأمة، ولها وسائل كثيرة أُحدثت.

### أما القسم الثاني: البدع دون الكفر:

فمنها ما يكون في العقائد: كبدع الإرجاء، وبدع الخوارج، وبدع القدرية، وبدع تأويل الصفات، والكلام في الأحوال والمقالات. . . إلى آخره، يعني: من جهة الاعتقاد.

ومنها بدع عملية: وهي التي يكثر فيها الكلام من جهة عمل الناس لها، مثل: صلوات مبتدعة، أذكار مبتدعة، أحوال مبتدعة، احتفالات مبتدعة. . . إلى آخر ذلك، هذه كلها لا تصل إلى الكفر والشرك، وإنما هي بدع بحسب حالها.

#### والبدع العملية قسمان:

الأول: بدع أصلية: وهي ما أحدث وليس له أصل يتبعه، مثل إحداث حفلات الموالد أو المآتم، أو نحو ذلك مما لم يكن له أصل في الشريعة، فهذه بدعة أصلية أحدثت في هذه الأمة.

والثاني بدع إضافية: فيكون أصل العمل مشروعاً، ولكن زِيد عليه أشياء صارت بدعة، سماها أهل العلم بدعاً إضافية، مثل الاجتماع على الذكر على نحو ما، ترديد أشياء بعد الصلاة المفروضة وأشباه ذلك، الصلاة على النبي على على صفة ما، مثل ما أخرجه الدارمي قال: أَخْبَرَنَا الْحَكُمُ بْنُ الْمُبَارَكِ، أَنبَأَنَا عَمْرُو بْنُ يَحْيَى، قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي، يُحَدِّثُ، عَنْ أَبِيهِ قَالَ: «كُنَّا نَجْلِسُ عَلَى بَابِ عبد اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ ضَلَّاتٍه، قَبْلَ صَلَاةِ الْغَدَاةِ، فَإِذَا

خَرَجَ، مَشَيْنَا مَعَهُ إِلَى الْمَسْجِدِ، فَجَاءَنَا أبو مُوسَى الْأَشْعَرِيُّ ضَالَ اللَّهُ فَقَالَ: أَخَرَجَ إِلَيْكُمْ أبو عبد الرَّحْمَنِ قُلْنَا: لَا ، بَعْدُ. فَجَلَسَ مَعَنَا حَتَّى خَرَجَ ، فَلَمَّا خَرَجَ، قُمْنَا إِلَيْهِ جَمِيعًا، فَقَالَ لَهُ أبو مُوسَى: يَا أَبَا عبد الرَّحْمَنِ، إِنِّي رَأَيْتُ فِي الْمَسْجِدِ آنِفًا أَمْرًا أَنْكَرْتُهُ وَلَمْ أَرَ - وَالْحَمْدُ لِلَّهِ - إلا خَيْرًا. قَالَ: فَمَا هُوَ؟ فَقَالَ: إِنْ عِشْتَ فَسَتَرَاهُ. قَالَ: رَأَيْتُ فِي الْمَسْجِدِ قَوْمًا حِلَقًا جُلُوسًا يَنْتَظِرُونَ الصَّلَاةَ فِي كُلِّ حَلْقَةٍ رَجُلٌ ، وَفِي أَيْدِيهِمْ حَصًا ، فَيَقُولُ : كَبِّرُوا مِائَةً ، فَيُكَبِّرُونَ مِائَةً، فَيَقُولُ: هَلِّلُوا مِائَةً، فَيُهَلِّلُونَ مِائَةً، وَيَقُولُ: سَبِّحُوا مِائَةً، فَيُسَبِّحُونَ مِائَةً ، قَالَ: فَمَاذَا قُلْتَ لَهُمْ؟ قَالَ: مَا قُلْتُ لَهُمْ شَيْئًا انْتِظَارَ رَأْيِكَ أَوِ انْتظارَ أَمْرِكَ. قَالَ: أَفَلَا أَمَرْتَهُمْ أَنْ يَعُدُّوا سَيِّئَاتِهِمْ، وَضَمِنْتَ لَهُمْ أَنْ لا يَضِيعَ مِنْ حَسَنَاتِهِمْ، ثُمَّ مَضَى وَمَضَيْنَا مَعَهُ حَتَّى أَتَى حَلْقَةً مِنْ تِلْكَ الْحِلَقِ، فَوَقَفَ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ: مَا هَذَا الَّذِي أَرَاكُمْ تَصْنَعُونَ؟ قَالُوا: يَا أَبَا عبد الرَّحْمَن حصًا نَعُدُّ بِهِ التَّكْبِيرَ وَالتَّهْلِيلَ وَالتَّسْبِيحَ. قَالَ: فَعُدُّوا سَيِّئَاتِكُمْ، فَأَنَا ضَامِنٌ أَنْ لَا يَضِيعَ مِنْ حَسَنَاتِكُمْ شَيْءٌ وَيْحَكُمْ يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ، مَا أَسْرَعَ هَلَكَتَكُمْ هَؤُلَاءِ صَحَابَةُ نَبِيِّكُمْ ﷺ مُتَوَافِرُونَ، وَهَذِهِ ثِيَابُهُ لَمْ تَبْلَ، وَآنِيَتُهُ لَمْ تُكْسَرْ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، إِنَّكُمْ لَعَلَى مِلَّةٍ هِيَ أَهْدَى مِنْ مِلَّةِ مُحَمَّدٍ ﷺ أَوْ مُفْتَتِحُو بَاب ضَلَالَةٍ. قَالُوا: وَاللَّهِ يَا أَبَا عبد الرَّحْمَنِ، مَا أَرَدْنَا إلا الْخَيْرَ. قَالَ: وَكُمْ مِنْ مُرِيدٍ لِلْخَيْرِ لَنْ يُصِيبَهُ، إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ حَدَّثَنَا أَنَّ قَوْمًا يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ، وَايْمُ اللَّهِ مَا أَدْرِي لَعَلَّ أَكْثَرَهُمْ مِنْكُمْ، ثُمَّ تَوَلَّى عَنْهُمْ. فَقَالَ عَمْرُو بْنُ سَلَمَةً: رَأَيْنَا عَامَّةَ أُولَئِكَ الْحِلَقِ يُطَاعِنُونَا يَوْمَ النَّهْرَوَانِ مَعَ الْخَوَارِج»(١). هذه الصفة التي فعلوها التسبيح مشروع، ولكن أضافوا عليها صفة صارت محدثة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۲۰٤)، وبحشل في تاريخ واسط (ص۱۹۸، ۱۹۹).

ولهذا بعض أهل العلم يقول: البدع المحدثة قسمان:

القسم الأول: بدعة أحدث أصلها.

القسم الثاني: بدعة أُحدث وصفها.

إذا تبين ذلك فالبدعة لها عدة تعريفات، منها:

أن البدعة عُرِّفت بما أُحدث على خلاف الحق المتلقى عن رسول الله ﷺ في قول أو عمل أو اعتقاد، وجُعل ذلك هدياً ملتزماً، وطريقاً مسلوكاً (١).

هذا عرَّفها به بعض أهل العلم على نحو هذا التعريف.

والثاني ما عرَّفها به الشاطبي وغيره بأنها: (طَرِيقَةٌ فِي الدِّينِ مُخْتَرَعَةٌ، تُضاهِي الشَّرْعِيَّةَ يُقْصَدُ بِالسُّلُوكِ عَلَيْهَا الْمُبَالَغَةُ فِي التَّعَبُّدِ لِلَّهِ سُبْحَانَهُ)(٢).

#### إذاً تحصّل من ذلك:

أولاً: أن البدعة: قد تكون في الأقوال، أو الأعمال، أو الاعتقادات.

ثالثًا: أن البدعة يُقصد بسلوكها التقرب إلى الله ﷺ؛ يعني عمل عباديًّ يُقْصَدُ به الأجرُ والثوابُ والتقربُ إلى الله ﷺ.

الرابع - وهو مهم -: أن البدعة ملتزمة ، يعني: أن المبتدع جعلها طريقة

<sup>(</sup>۱) انظر: تبيين كذب المفتري لابن عساكر (ص٩٧)، وشرح النونية لأحمد ابن عيسى (١/ ١٣٠)، ورفع الأستار للصنعاني (ص١٢٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: الاعتصام (۱/۳۷).

تضاهي الطريقة المشروعة في الالتزام بها، أما إذا لم يلتزم بالعمل أو بالقول فيكون خلاف السنة، ويكون غلطاً، أو يكون مردوداً، أو بحسب الحال، لكن لا يكون بدعة حتى يلتزم، إذا أحدثه والتزم، يعني الناس مشوا على ذلك أو هو التزمه.

فإذًا يُفرق في هذا المقام ما بين البدع والمحدثات في الدين وما بين مخالفة السنة، فليست كل مخالفة للسنة بدعة، فالبدعة: ما تخالف به السنة ويلتزم به، فيكون طريقاً مشروعاً ملتزماً به، مثلا: لو أتى أحدٌ من الناس وبعد الصلاة المشروعة رفع يديه ودعا، هل يكون فعله بدعة؟ أو هو غلط وخلاف للسنة؟ نقول هنا: ننظر هل يلتزم هذا؟ أم أنه فعله تلك المرة؟ أو يفعله في تارات بين حين وآخر بعيدة كل شهرين ولايلتزمه كل مرة؟ فيكون إذا فعله مرة يكون هذا خلاف السنة ولايجوز له مخالفة السنة، أما إذا التزمه فصار هدياً ملازماً للصلوات المفروضة صار بدعة محدثة يشملها حديث الوعيد عن البدع.

فقصد المؤلف هنا هو وجوب الاستسلام الكامل في الاعتقاد والأعمال والأقوال، ومن رغب في غير ذلك فقد ابتغى غير هدي النبي على وكان مجانباً المسلمين.

قال بعض السلف: «لَيْسَ الشَّأْنُ أَنْ تُحِبَّ، وَلَكِنْ الشَّأْنَ أَنْ تُحَبَّ»(١).

فإذا بدأت بالثانية، عند ذلك تصحح عملك الذي يحدث المحبة في القلب، إلا ترى إلى النصارى كم يتعبدون؟ ومنهم من يبكي، ويظنون أنهم يتقربون، فهل عملهم مقبول موافق؟ الجواب: لا، بل مخالف لا يقرب

<sup>(</sup>١) انظر: النبوات لشيخ الإسلام ابن تيمية كَلَلهُ (ص٧٣)، وتفسير ابن كثير (١/ ٣٥٩).

إلى الله، وكذلك سائر المحدثات.

والمحدثات منها ما هو محمود، وهو ما كان في أمر من أمور الدنيا، ولا يكون فيه مخالفة لأمر من أوامر الشرع، والشرع فيه تحصيل المصالح ودرء المفاسد، ومنها محدثات مردودة، وهي ما كانت خلاف السنة، وهي البدع<sup>(۱)</sup>.

فمثلاً أحدث الناس (المنخل)، فكان يُخبز في عهد النبي ﷺ بغير منخل، وأنكره أحد السلف (٢)، وإنكاره ليس بصحيح؛ لأنه لايقصد به التقرب إلى الله، ومثل ذلك: تنظيم الأعمال الإدارية، وتنظيم أعمال البيع، وفيما يصلح دنياهم، ونحو ذلك مما لا يدخل في المحدثات المردودة التي هي البدعة.

#### والمحدثات قسمان:

\* ما خالف الكتاب أو السنة أو الإجماع، فهذه بدعة مردودة.

\* وما أُحْدِث من الخير لا يُخالف شيئاً من ذلك، فهو المباح.

وقول عمر بن الخطاب ﴿ لِيُعْمَ الْبِدْعَةُ هَذِهِ » ( " ، وفي رواية : «نِعْمَتِ

<sup>(</sup>۱) أخرج أبو نعيم في الحلية (۱۱۳/۹) تقسيم الشافعي كلله للبدعة، قال: (البدعة بدعتان: بدعة محمودة، وبدعة مذمومة، فما وافق السنة فهو محمود، وما خالف السنة فهو مذموم).

 <sup>(</sup>۲) هو محمد بن أسلم، لما وُلِدَ له مولودٌ فأرسل من يشتري له دقيقاً وأمره أن يخبزه ولاينخله، وقال: (العقيقة سنة ونخل الدقيق بدعة)، انظر: حلية الأولياء (۹/ ٢٤٤)، وسير أعلام النبلاء (۲/ ۲۰۱)، والاعتصام للشاطبي (۲/ ۷۳، ۷۶).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٠١٠) من حديث عبد الرحمن بن عبد القاري.

الْبِدْعَةُ هَذِهِ ١٠٠، المقصود بها البدعة اللغوية.

والذين يقسمون البدع إلى بدع حسنة، وبدع سيئة، يستدلون بحديث: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلاَمِ سُنَّةً حَسَنَةً» (٢) ، فقالوا: البدعة منها حسنة، ومنها سيئة. والحديث له سبب، وهو أن قوماً مجتابي النمار رآهم النبي عَلَيْهُ، فروّي في وجهه علامة الشفقة، فدعا الناس إلى الصدقة، فقام رجل فأعطاهم علانية في المسجد، فلما رآه الناس صنعوا مثله، فقال النبي عَلَيْهُ: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلاَمِ سُنَّةً حَسَنَةً» الحديث.

أي: من عمل طريقة حسنة قد ثبت حسنها شرعاً كان له ذلك، وما ثبت حسنه بالشرع هو ما كان عليه أمر النبي ﷺ، فرجع الأمر إلى السنة؛ كمن دعا إلى أمر ثبتت سُنيَّتهُ وقد نسيه الناس.

وحديث أبي هريرة وَ الله عَلَى يَفْسُر هذا الحديث، حيث قال النبي عَلَيْهِ: «مَنْ دَعَا إِلَى هُدًى كَانَ لَهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبِعَهُ لا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَلاَلَةٍ كَانَ عَلَيهِ مِنَ الْإِثْمِ مِثْلُ آثَامِ مَنْ تَبِعَهُ لا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ شَيْئًا »(٣)، وجَمْعُ الصحابة وَ الله المصحف داخل ضمن أشياء جاءت في الشرع منها قوله عَلَيْهِ : ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِنْبُ ﴾ [البقرة: ٢]، ومنها نهي النبي عَلَيْهِ أن يسافر بالمصحف إلى بلاد الكفار.

والأفعال التي فعلها ابن عمر عليها اجتهاد منه ولم يحدثها، مثل صلاته

<sup>(</sup>۱) أخرجه مالك في الموطأ (۲۵۰)، والبيهقي في الصغرى (۱/ ٤٨١)، وفي شعب الإيمان (٣/ ١٧٧)، وأبو نعيم في الحلية (٩/ ١١٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٠١٧) من حديث جرير بن عبد الله ١٠١٥)

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٦٧٤) من حديث أبي هريرة رضي الله عليه المريدة المريدة

في مكان لأن الرسول على فيه، ففعله لذلك لأن النبي على فعله، وباقي الصحابة في فهموا أن هذه الأفعال من النبي على الموافقة لا على التعبد، وفعل ابن عمر في مخالف لما يفعله بعض الناس الذين يصلون في المكان الذي صلى فيه النبي على أنهم يصلون فيه تبركاً، وابن عمر لم يفعله تبركاً وإنما فعله اتباعاً.

والصواب: أن النبي عَلَيْ لم يفعله قصداً، وإنما موافقة، فلا يسن اتباعه، وإنما يتبع فيما فعله قصداً؛ كذهابه إلى مسجد قُباء للصلاة فيه كل سبت.

فإن قال قائلٌ: أنا لم أُحدث هذا العمل، بل أَحْدثه الناس، وأنا مُقلدٌ لهم، يُرد عليه من وجهين:

الأول: أن لفظ الحديث: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ».

الثاني: والحديث الآخر: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلاَمِ سُنَّةً سَيِّئَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ عَلِيْهِ مِثْلُ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا ولا يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ» (١٠).

فَيَثْبت له وزر.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه الصفحة السابقة.

وَللبُخَارِيِّ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ إلا مَنْ أَبَى، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَمَنْ يَأْبَى؟ قَالَ: مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى (١٠).

### الـشـرح:

قال عَلَيْه بعد ذلك: "وَللبُخَارِيِّ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ظَيْه قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللّهِ، وَمَنْ اللهِ عَلَيْ «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ إلا مَنْ أَبَى، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللّهِ، وَمَنْ يَأْبَى؟ هذا فيه رعاية اللفظ؛ لأنه قال: "إلا مَنْ أَبَى " فراعوا لفظه عَلَيْ فقالوا له "وَمَنْ يَأْبَى؟ " يعني من هذا الذي أبى؟ قال: "مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الجَنَّةَ وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى "، هذا منه عَلَيْ تقرير لأمر عظيم وهو أنه لايمكن الدخول في الإسلام إلا بطاعة الرسول عَلَيْ وأنه إذا لم يطع الرسول عَلَيْ ويلتزم بسنته فإن العبد لم يدخل في الإسلام كله، والله عَنْ أمر بالدخول في الإسلام كله، فقال: ﴿ يَا لَيْهِ اللّهِ اللهِ عَلَيْ السِّلْمِ كُلُه ، وألله عَنْ أمر بالدخول في الإسلام كله، فقال: ﴿ يَا لَيْهِ اللّهِ اللهِ عَلَيْ أَمْر بالدخول في الإسلام كله، وألله عَنْ أمر بالدخول في الإسلام كله، فقال: ﴿ يَا لَيُهُ اللّهُ اللّهِ اللهُ عَلَيْ أَمْر بالدخول في الإسلام كله، وأمر بطاعة رسوله عَلَيْ . الله عني: ادخلوا في السلم جميعاً، وأمر بطاعة رسوله عَلَيْ .

وطاعة الرسول ﷺ أصل من أصول الإسلام، وخصال الإسلام عموماً واجبة، ومن ذلك طاعة الرسول ﷺ، فهي واجبة.

والبخاري عَلَيْهُ أورد هذا الحديث في كتاب الاعتصام، وغرضه أن يبين أن أئمة السلف اعتنوا بالاعتصام بالكتاب والسنة، وأهل السنة تميزوا بالاعتصام؛ كما قال عَلَيْ : ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواً ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، والتفرق ابتغاء السبل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٢٨٠) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

والشيخ كَلَّلُهُ ذكر هذا الحديث؛ لأن فيه التنبيه على وجوب طاعة الرسول صلوات الله وسلامه عليه، وأنها من واجبات الإسلام، بل هي من خصائص أهل السنة.

وهذا الحديث فيه أن من أطاع الرسول ﷺ فهو موعود بدخول الجنة الحكلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ إلا مَنْ أَبَى "، وهذا فيه تعظيم لطاعة الرسول ﷺ وقد ذكر العلماء أن طاعة الرسول ﷺ جاءت في القرآن في أكثر من ثلاثين موضعاً ، كلها فيها الأمر بطاعة النبي ﷺ وعدم مخالفته ، كقول الله ﷺ : ﴿وَالْطِيعُوا الرَّسُولَ هُونَ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ ﴿ [النساء: ١٨] ، وقوله ﷺ : ﴿وَالْطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّاكُمُ مُرَّمَوُنَ ﴾ [النور: ٢٥] ، وقوله ﷺ : ﴿ فَلْيَحْدَرِ اللّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن لَهُ مِينَا أَلْ مِي النور: ٢٣] ، ونحو ذلك من الآيات وهي أكثر من ثلاثين .

وقد كتب الإمام أحمد عَلَيْهُ كتاباً عظيماً سماه: (كتاب طاعة الرسول عَلَيْهُ) وذكر فيه كل الآيات التي أمر الله عَلَىٰ فيها بطاعة الرسول وهو كتاب مفقود، منه منتخبات أو قطع في عدد من الكتب؛ كآخر مسائل عبد الله بن الإمام أحمد، وكمواضع في بدائع الفوائد لابن القيم عَلَيْهُ، ونقو لا لابن تيمية عَلَيْهُ، وفي إعلام الموقعين (۱). إلى غير ذلك.

فالمقصود أن العلماء اهتموا بطاعة الرسول ﷺ؛ لأنها أساس الالتزام بالإسلام، فلا يحصل الدخول في الإسلام إلا بطاعة رسول الله ﷺ.

قوله ﷺ هنا: «كُلُّ أُمَّتِي» ما المراد بالأمة هنا؟

<sup>(</sup>١) انظر: إعلام الموقعين لابن القيم كلله (٢/ ٢٩٠).

قال بعض أهل العلم (۱): المراد بها أمة الدعوة، ويكون المراد باللفظ أنه لا يدخل الجنة إلا من كان على الإسلام، يعني: كل أمتي التي بُعثت إليهم يدخلون الجنة إلا من أبى طاعتي. ومعنى ذلك أنه من لم يستجب للرسول على ولم يكن مسلماً فلا يدخل الجنة، وعبّر بقوله: «يَدْخُلُونَ الجَنّة» للتشويق في الالتزام بالطاعة، هذا قاله بعضهم ولكنه ليس بجيد.

والصحيح الذي عليه أهل العلم (٢): وهو أن قوله: «كُلُّ أُمَّتِي» يعني: أمة الإجابة، وهم أهل الإسلام، أهل الإسلام كلهم يدخلون الجنة إلا من أبى «قِيلَ: وَمَنْ يَأْبَى؟ قَالَ: مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الجَنَّةَ وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى»، يعنى: أبى دخول الجنة.

إذا تقرر ذلك، فهل من عصى الرسول ﷺ لا يدخل الجنة؟ ظاهر الحديث: نعم، لا يدخل الجنة من عصى رسول الله ﷺ؛ لأنه حينئذ يكون من أهل الوعيد.

#### لكن الدخول إلى الجنة على قسمين:

القسم الأول: دخول أولي، يعني: دخول – إن صح التعبير – مبكّر، دخول في أول الأمر بعد أن ينقضي الناس من الحساب، فإنه يدخل الجنة فئامٌ مبكرين في الدخول.

<sup>(</sup>١) انظر: فيض القدير (٥/ ١٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: عمدة القاري (٢٥/ ٢٧).

فدخول الجنة في النصوص نوعان: دخول أولي أو مبكر، ودخول متأخر. فقد ينفى دخول الجنة ويراد به نفي الدخول الأولي أو الدخول المبكر كهذا الحديث، فقوله ﷺ: «كُلُّ أُمَّتِي»، يعني: أمة الإجابة، «يَدْخُلُونَ الجَنَّة» أولاً مبكراً ولا يتأخرون عن دخولها، إلا من عصاني فإنه لا يدخل الجنة أولاً، وإنما يتأخر، وإذا تأخر فإنه من أهل الوعيد ممن يعذب في النار بقدر مخالفته وعصيانه لرسول الله ﷺ.

ويقابل هذا في النصوص التحريم؛ كقوله ﷺ مثلا: «لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ وَلاَ يَجِدْنَ رِيحَهَا وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ من قَاطِعُ رَحِم ('')، «لاَ يَدْخُلْنَ الْجَنَّةَ ولا يَجِدْنَ رِيحَهَا وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ من مَسِيرَةِ كَذَا وَكَذَا ('')، «إنَّ اللَّهَ قَدْ حَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ لاَإِلَهَ إلا اللهُ ('')، ونحو ذلك.

## فالتحريم في النصوص أيضا قسمان:

- \* تحريم مؤقت
- \* وتحريم أبدي.

التحريم الأبدي: هذا يعني أنه يَحْرُم عليه أن يخرج من النار البتة، أو يحرم عليه أن يدخل الجنة البتة.

التحريم المؤقت: أنه يحرم عليه الجنة إلى زمن، ثم يدخلها، فأهل

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۵۹۸٤) وليس فيه «رحم»، ومسلم (۲۵۵۲) من حديث جبير بن مطعم ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢١٢٨) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا لَا اللَّا لِللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٢٥، ٢١٨٦)، ومسلم (٣٣)، من حديث عتبان بن مالك ﴿ ٣٠ اللهُ عَلَيْهُ .

المعاصي منهم من تحرم عليه النار مؤبداً ، ومنهم من تحرم عليه النار مؤقتا ، وهكذا . .

وبهذا التفصيل يستقيم النظر في النصوص، ويَبين خطأ الخوارج وأهل البدع والغلو الذين فهموا من نفي الدخول مطلق الدخول، وفهموا من التحريم التحريم المطلق أو مطلق التحريم بحسب الحال، وهذا ليس بصحيح؛ بل النصوص فيها هذا وهذا.

والحديث فيه دلالة على أن من خالف السنة عن علم فقد أبى دخول الجنة، وهذا من التفسير بالمقتضى، فمن ترك السنة فذلك يقتضي أنه لا يريد دخول الجنة، وهذا ظاهر كثير في أحوال الناس، فمن تيسر له شيء بأسبابه فلم يرده يقال له: قد أباه. فمن ترك السنة وابتغى السنن المختلفة فقد أبى دخول الجنة.

وطاعة الرسول على فرض فرضها الله في أكثر من ثلاثين موضعاً، وقال في : ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ الله فَي أَتَبِعُونِ يُحِبِبُكُمُ الله ﴾ [آل عمران: ٣١]، وطاعة الرسول على تكون أيضاً بتصديقه في الأخبار، سواء ما كان متعلقاً بالله، أو بالجنة والقيامة وغيرها، وما أخبر به من تفرق الأمة، فقد بَيَّن النبيُ على سُبُلَ الذين حادوا عن السنة، وكل ما جاء به النبي على حق في الأحكام والأخبار، وطاعته في كل شيء بحسبه.

وعلمنا من إيراد المصنف للحديث الذي قبله والحديث الذي بعده أنه يريد خصوصية طاعة النبي ﷺ في سلوك سنته وترك سبل البدع، والبعد عن السنة قد يبدأ سهلاً ميسوراً، فالخوارج في بداية أمرهم قالوا: إن علياً ﷺ حَكَّمَ الرجال على كتاب الله. وآل بهم ذلك إلى إنكار السنة، وصارت لهم

عقائد مختلفة وأصول مختلفة، حتى في أصول الفقه وأصول الحديث، وقد اهتم السلف بمسألة طاعة الرسول ﷺ في صغير الأمر وكبيره.

المقصود من ذلك: أن هذا الحديث الذي رواه البخاري كله يدلُّ على أن الواجب على العبد المسلم أن يطيع رسول الله على وألا يأبى دخول الجنة، ومن عصى الرسول على فيما أمر به أو نهى فإنه يأبى دخول الجنة، والعاقل لا يمكن أن يأبى دخول الجنة، فدل الحديث على وجوب الدخول في الإسلام ووجوب طاعة الرسول على وأن هذه الأمة – أمة الإجابة منهم من هو متوعد إلا يدخل الجنة؛ لأنه أبى طاعة الرسول على المنهم من هو متوعد إلا يدخل الجنة؛ لأنه أبى طاعة الرسول الكلية.

وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ ﴿ أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيْ قَالَ: «أَبْغَضُ النَّاسِ إِلَى اللهِ قَلاَقَةً، مُلْحِدٌ فِي الحَرَمِ، وَمُبْتَغٍ فِي الإِسْلامِ سُنَّةَ الجَاهِليَّةِ، وَمُكَّلبُ دَمِ امْرِيُ مُسْلِمٍ بِغَيْرِ حَقِّ لِيُهَرِيقَ دَمَهُ ». رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١). وَمُطَّلبُ دَمِ امْرِيُ مُسْلِمٍ بِغَيْرِ حَقِّ لِيُهَرِيقَ دَمَهُ ». رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١).

### الـشـرح:

قوله: (وَفِي الصَّحِيحِ)؛ كما سبق بيانه يُراد به البخاري في غالب كلام أهل العلم، وقد يراد به مسلم، وقد يراد به ما في الصحيحين جميعاً بحسب تعابير أهل العلم، وهنا قوله: (وَفِي الصَّحِيحِ) يريد به صحيح البخاري كَلَهُ حيث ذكر هذا الحديث في كتاب الديات؛ لقوله في آخره: «وَمُطَّلُبُ دَمِ امْرِئِ بِغَيْرِ حَقِّ لِيُهَرِيقَ دَمَهُ».

«أَبْغَضُ» لغة صحيحة خلافاً لمن زعم أنها ليست بصحيحة (٢)، والأحاديث حجة في اللغة؛ لأن الأصل فيها أنها منقولة باللفظ وأن النقل بالمعنى إنما هو لعارض.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٨٨٢)، من حديث ابن عباس را

<sup>(</sup>٢) قال ابن منظور في لسان العرب (١٢٧/١٧): «قال الجوهري: قولهم ما أَبْغَضَه لي شاذ لا يقاس عليه. قال ابن بري: إنما جعله شاذاً لأَنه جعله من أَبْغَضَ، والتعجب لا يكون من أَفْعَل إلا بأَشَدّ ونحوه، قال: وليس كما ظنّ بل هو من بَغُضَ فلان إليّ، قال: وقد حكى أهل اللغة والنحو: ما أَبْغَضَني له إذا كنتَ أنت المُبْغِضَ له، وما أَبْغَضَني إليه إذا كان هو المُبْغِضَ لك». ا.ه، وانظر أيضًا تاج العروس (١٨/ ٢٤٨).

فقوله: «أَبْغَضُ النَّاسِ» يعني أشد الناس بغضاً إلى الله، ف «أَبْغَضُ» أفعل في هذا الباب صحيحة على ما جاء في هذا اللفظ.

قوله: «ثَلاثَةٌ» العدد لا مفهوم له، ولا يعني أن هؤلاء هم الأبغض فقط، وإنما يعني أن هؤلاء أشدهم بُغضاً، وقد يكون هناك من يساويهم في المقدار؛ لأن العدد لا مفهوم له، وإنما يؤتى به للتمثيل، قد يكون قصراً على هؤلاء وقد لا يكون.

«ثَلاثَةٌ» خبر «أَبْغَضُ»، «أَبْغَضُ النَّاسِ إِلَى اللهِ ثَلاثَةٌ».

قال: «مُلجِدٌ فِي الحَرَمِ»، «الحَرَمِ» المراد به الحرم المكّي في أصله، وكذلك الحرم المدني؛ لأن كلاً منهما حرم، فمكة حرَّمها إبراهيم عَلَيْ، و«الْمَدِينَةُ حَرَمٌ مَا بَيْنَ عَيْرٍ إِلَى كَذَا، فَمَنْ أَحْدَثَ فِيهَا حَدَثًا، أَوْ آوَى فِيهَا مُحْدِثًا، فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلاَئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ» (١١)، كما قاله ﷺ.

والإلحاد في الحرم اختلف فيه أهل العلم، ما المراد به؟

\* فمنهم من فسر الإلحاد بالشرك بالله على والكفر؛ لأن هذا أعظم الإلحاد، وهو الميل عن الطريق الصواب.

- \* وفُسِّر بأنه القتل وسفك الدماء.
- \* وفُسر بأنه فعل الكبائر والمعاصي وإحداث المحدثات والبدع.
- \* وفُسر بأنه كل ما نهى الله ﷺ عنه نهي تحريم، سواء أكان شركاً أو ما دونه، فإنه إلحاد وميل عن الصراط المستقيم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۱۷۲، ۳۱۷۹، ۲۷۵۵)، ومسلم (۱۳۷۰) من حديث علي بن أبي طالب ﷺ.

وهذا التفسير الثالث كما اختاره ابن جرير وغيره (١) هو التفسير الصحيح ؟ لأن التخصيص لا وجه له .

وقد قال الله على في سورة الحج بخصوصه: ﴿ وَمَن يُرِدَ فِيهِ بِإِلْكَ الْمِ بِظُلْمِ نُدُولُهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ ﴾ ، يعني المسجد الحرام بخصوصه ﴿ وَٱلْسَجِدِ الْحَرَامِ اللّهِ عَلَنكُ لِلنّاسِ سَوَآءً ٱلْعَكِفُ فِيهِ وَٱلْبَاذِ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْكَ الْحَرَامِ بِظُلْمِ ثُلُولَةُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الحج: ٢٥] ، ذكر الإلحاد هنا وهو يشمل جميع ما نهى الله عنه ؛ لأنه إلحاد وميل عن الصراط المستقيم .

والحرم يجتمع فيه عدة صفات؛ لهذا تغلظ مثلاً فيه الدِّية، فليس من قتل في الحرم كمن قتل في غيره، فعثمان والصحابة والصحابة والمحرم وجعلوا عليه تارة الدية وثلثاً وتارة أكثر؛ لأنه جمع ما بين انتهاك حرمة المسلم وانتهاك حرمة المكان، وتارة تجتمع حرمة الزمان فيكون التغليظ أكثر بحسبه.

المقصود أن الإلحاد في الحرم جريمة، والحرم له خصوصية وواجب تنزيهه عن أنواع الإلحاد، وألا يكون فيه إلا طاعة الله عن والعباد إذا عصوا الله عن فيه فقد ألحدوا بحسب الحال، وأعظمه الشرك والبدع والمحدثات ثم المنكرات العملية، والمحرمات المختلفة، وترك الفرائض، وفعل الموبقات والعياذ بالله. حتى إن طائفة من أهل العلم (٢) ذكروا أن الْهَمَّ

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير الطبري (۱۷/ ۱۳۸ – ۱۶۱)، وتفسير القرطبي (۱۲/ ۳۶)، والمحرر الوجيز (۱٦/٤)، وتفسير ابن كثير (٢/ ٢١٦)، والدر المنثور للسيوطي (٢/ ٢٧)، وأضواء البيان للشنقيطي (٢/ ٤٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير ابن كثير (۳/ ۲۱۵)، وتفسير البغوي (۳/ ۲۸۳)، والدر المنثور للسيوطي (۲/ ۲۸۳)، وأضواء البيان للشنقيطي (٤/ ۲۹۵)، وتفسير السعدي (١/ ٥٣٦).

الجازم بالمعصية في الحرم يؤخذ به العبد على ظاهر قوله على: ﴿وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَكَادِم بِظُلْمِ ﴾ لأن «هُمَّ» تتعدى فييه بِإِلْحَكَادِم بِظُلْمٍ ﴾ قالوا: فمن يريد به أي: «هُمَّ» ؛ لأن «هُمَّ» تتعدى بالباء، همّ بكذا، فيكون معنى الآية: من يرد فيه إلحاداً هامًّا به قاصداً له بظلم ؛ يعني: فعله بنية، نذقه من عذاب أليم.

وهنا مسألة، وهي: هل السيئات في الحرم تضاعف أو لا؟ وما حدود الحرم الذي فيه تضعيف الصلاة بمائة ألف وتضعيف الحسنات وشدة فعل السيئات؟

الصواب: أنّ ما أدخلته الأميال فهو حرم، ولا يُخص ذلك بالمسجد نفسه - يعني بمسجد الكعبة - بل كل ما أدخلته الأميال المعروفة فهو حرمٌ، فيه فضل الصلاة، وفيه النهي عن الإلحاد والذنب، وفيه التغليظ. . إلى آخر أحكام الحرم.

ويدل لذلك قول الله على: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلُ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ الله على وَكُفُرٌ الهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ الْهَلِهِ مِنْهُ أَكْبُرُ عِندَ الْمَقْبِ [البقرة: ٢١٧]، ﴿ مِنْهُ كَا يعني من الحرم، فهل هم خرجوا من مسجد الحرام أو خرجوا من مكة، ﴿ وَإِخْرَاجُ الْهَلِهِ ٤٠٠ يعني أهل المسجد الحرام ﴿ مِنْهُ كَا يعني من المسجد الحرام، وهم إنما خرجوا من مكة، كل واحد خرج من بيته لا من خصوص مسجد الكعبة المدار حول الكعبة . وكذلك قوله على الله ﴿ مُنْكَنَا حَوْلَهُ ﴾ [الإسراء: ١]، وأنه أسرى به من بيت المحرام ، وحديث أنس على الذي في أم هاني ؟ كما هو قول أكثر أهل التفسير، وحديث أنس على الذي في

الصحيح، إلى غير ذلك من الأدلة(١).

المسألة الثانية: هل الحسنات تضاعف جميعاً أم تضاعف الصلاة فقط؟

للعلماء في ذلك أقوال: أصحها أن التضعيف بمائة ألف إنما هو خاص بالصلاة لأنه هو الذي ورد فيه الدليل، قال على الشيخة: «صَلَاةٌ فِي مَسْجِدِي هَذَا خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ صَلاَةٍ فِيمَا سِوَاهُ إلا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ» (٢)؛ كما في الصحيح وغيره، وقال: «الصَّلاةُ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ بِمِائَةِ أَلْفِ صَلاَةٍ» (٣)، فهذا خاص بالصلاة، أما عموم الحسنات فإن الطاعة فيه لشرف المكان أفضل من الطاعة في غيره، ويقابل ذلك السيئة فإن السيئة - باتفاق أهل العلم - في الحرم أشد من السيئة في غيره، لكن هل السيئة تضاعف؟ يعني: إذا فعل الإنسان سيئة في الحرم هل تُكتب عليه سيئتين؟

الجواب: أنها لا تضاعف، ومن قال من أهل العلم أن السيئات تضاعف

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١٥/ ٢)، وتفسير ابن كثير (٣/ ٢٢)، وفتح الباري (٧/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١١٩٠)، ومسلم (١٣٩٤) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٣) أخرجه بهذا اللفظ ابن ماجه (١٤٠٦)، وأحمد في المسند (٣/ ٣٤٣، ٣٩٧) من حديث جابر عليه ، وأخرجه بنحوه أحمد في المسند (٤/ ٥)، وابن حبان (٤/ ٤٩٩)، والبيهةي في السنن الكبرى (٥/ ٢٤٦)، والطيالسي (١/ ١٩٥) من حديث عبد الله بن الزبير عليه وأخرجه الطبراني في الأوسط (٧/ ١١٢)، من حديث أنس بن مالك عليه، وأخرجه عبد الرزاق في مصنفه (٨/ ٤٥٦) من حديث عطاء بن أبي رباح فليه، وقال الحافظ في الفتح (٣/ ٢٦): (رواه البزار والطبراني من حديث أبي الدرداء فليه . . . وقال البزار: إسناده حسن) . اه.

على نحو ما روي عن مجاهد (١)، فإن هذا ليس بصحيح وخلاف النص، فإن الله عَلَى نحو ما روي عن مجاهد (١) فإن الله عَلَى يقول في آية مكية؛ في سورة الأنعام: ﴿مَن جَآءَ بِٱلْحَيْتَةِ فَلَا يُجْرَئَ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﷺ [الانعام: ١٦٠]، وقد أنزلت في مكة.

لكن ابن القيم كلله قال في التوفيق بين كلام أهل العلم في ذلك: (إن السيئة في الحرم يضاعف عقابها كيفية لا مقداراً) (٢). والعقاب قد يكون من حيث العدد واحداً، لكن الكيفية مختلفة، قد يكون من حيث النوع واحداً لكن من حيث الكيفية مختلفاً، فليست مثلاً الضربة كالضربة، وليست الكن من حيث الكيفية مختلفاً، فليست مثلاً الضربة كالضربة، وليست اللسعة كاللسعة، وليس الألم كالألم وهكذا في أنحائه، هكذا قال ابن تيمية كلله، وكلامه قريب لتعظيم حرمة الحرم.

قال بعدها: «وَمُبْتَغِ فِي الإِسْلامِ سُنَّةَ الجَاهِليَّةِ» مبتغ في الإسلام سنة الجاهلية، هذا هو الشاهد من هذا الحديث للباب، وهو أن كل المحدثات التي أُحدثت في الدين، وكل ما خالف به الناس منهج محمد علي وطريقة صحابته في فإنما راموا طريقة من طرق أهل الجاهلية، مصداقاً لقوله عليه:

<sup>(</sup>۱) انظر: زاد المسير لابن الجوزي (٥/ ٤٢٢)، وتفسير البغوي (٣/ ٢٨٣)، والدر المنثور للسيوطي (٦/ ٢٩)، وروح المعاني للألوسي (١٧/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: زاد المعاد (١/ ٥٧)، قال ابن القيم كَلَّهُ: (فَتَوَعَّدَ مَنْ هَمَّ بِأَنْ يَظْلِمَ فِيهِ بِأَنْ يُلِيقَهُ الْعَذَابَ الْأَلِيمَ. وَمِنْ هَذَا تَضَاعُفُ مَقَادِيرِ السَّيِّتَاتِ فِيهِ لَا كَمِّيَّاتِهَا، فَإِنَّ السَّيِّثَةَ جَزَاؤُهَا مِنْلُهَا، وَصَغِيرَةٌ جَزَاؤُهَا مِنْلُهَا، فَالسَّيِّتَةُ فِي حَرَمِ اللَّهِ سَيَّتَةٌ، لَكِنْ سَيِّتَةٌ كَبِيرَةٌ جَزَاؤُهَا مِنْلُهَا، وَصَغِيرَةٌ جَزَاؤُهَا مِنْلُهَا، فَالسَّيِّتَةُ فِي حَرَمِ اللَّهِ وَبَلَدِهِ وَعَلَى بِسَاطِهِ آكَدُ وَأَعْظُمُ مِنْهَا فِي طَرَفٍ مِنْ أَطْرَافِ الْأَرْضِ، وَلِهَذَا لَيْسَ مَنْ عَصَى الْمَلِكَ عَلَى بِسَاطِهِ مُلْكِهِ كَمَنْ عَصَاهُ فِي الْمَوْضِعِ الْبَعِيدِ مِنْ دَارِهِ وَبِسَاطِهِ، فَهَذَا فَصْلُ النِّزَاعِ فِي تَضْعِيفِ السَّيِّنَاتِ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ). ا.ه.

«لَتَتَّبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ شِبْرًا بشبر وَذِرَاعًا بِذِرَاعٍ» (١). وفي الرواية الأخرى قال: «حَذْوَ الْقُذَّةِ بِالْقُذَّةِ» (٢).

فاتباع سنة الجاهلية «مُبْتَغِ فِي الإِسْلامِ سُنَّةَ الجَاهِليَّةِ»، يعني: أنه أتى بشيء جاهلي سواء أكان من جاهلية أهل الكتاب أو كان من جاهلية العرب، وأتى به في الإسلام بعد أن أتى الله على بالإسلام وأرسل محمداً عَيَّا للأمة.

فإذًا أبغض الناس إلى الله من سَنّ في الإسلام سنةً من سنن أهل الجاهلية ، كمن جاء بأمر من صنيع أهل الجاهلية ؛ كالتفاخر مثلاً بالأحساب والطعن في الأنساب، أو كوأد البنات، أو أتى بالعقائد المختلفة عبادة الأوثان أو تقديس الصالحين، أو أتى بطرائق أهل الكتاب في عباداتهم أو في تعظيمهم للصور أو في نحو ذلك، فكل من ابتغى في الإسلام سنة الجاهلية فإنه من أبغض الناس عند الله، وفعله من أكبر الكبائر.

قوله: «وَمُبْتَغِ فِي الإِسْلامِ سُنَّةَ الجَاهِليَّةِ»، «مُبْتَغٍ» يعني أنه مريدٌ عن قصدٍ وطلب، «فِي الإِسْلامِ» يعني في زمن الإسلام، وهو زمن مخاطبة الناس ببعثة محمد عَلَيْة، وهو ما بعد بعثته إلى قيام الساعة؛ لأنه لا دين بعد الإسلام ولا رسالة بعد رسالة محمد عَلَيْة، ولهذا يمكن أن تفسِّر قوله: «وَمُبْتَغِ فِي الإِسْلامِ» يعني مبتغ بعد الإسلام؛ أي بعد ظهور الإسلام وبعثة محمد عَلَيْة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٥٦)، ومسلم (٢٦٦٩) من حديث أبي سعيد الخدري رهجه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في المسند (١٧١٧٥)، والطبراني في الكبير (٧/ ٢٨١) من حديث شداد بن أوس رفح المحاكم في المستدرك (١٦/٤) من حديث حذيفة رفح المحاكم في المستدرك (١٦/٤) من حديث حذيفة رفح الإسناد ولم يخرجاه).

«سُنَّةَ الجَاهِليَّةِ»، وهنا في قوله: «سُنَّةَ الجَاهِليَّةِ» لا بدمن الوقوف عندهاتين الكلمتين:

الأولى: كلمة «سُنَّةَ».

الثانية: كلمة «الجَاهِليَّةِ».

فكلمة «سُنَّة» هذه مستعملة في اللغة بمعنى: الطريقة والعادة، فمن اعتاد شيئاً وجعله طريقة له وهدياً، قيل هذه سنة فلان؛ لأنه اعتادها ولزمها وكانت سمة عليه، ولكل أمة سُنة، يعني: لكل أمة عادة وطريقة وهدي، قال عني: ﴿قَدْ خَلَتْ مِن قَبُلِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٣٧]، يعني: طرائق وعادات وهدي لكل أمة.

وهذه السنة قد تكون في العقائد، وقد تكون في المعاملات، وقد تكون في الأمور الاجتماعية، وقد تكون في القضاء. . . إلى غير ذلك.

فكل ما كان هدياً وعادة وطريقة لأهل زمن أو أهل بلد قيل هذه طريقتهم وعادتهم وسنتهم.

أما في الإسلام فكلمة «سنة» تُطلق على سنة النبي ﷺ ومن كان على سنته، مثل: سنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعده، وسنة الصحابة فيما يعملون، يعني طريقته ﷺ وهديه في أمره الباطن وأمره الظاهر.

لهذا صنف عدد من أهل العلم كتباً أسموها السنن، السنة لفلان أو السنن لفلان، مثلاً: السنن لأبي داوود، والسنن للنسائي، والسنن لابن ماجه، أو السنة لعبد الله بن الإمام أحمد، والسنة لابن أبي عاصم، والسنة للطبراني، إلى آخره، وهذا يشمل عندهم السنن في أمور العقيدة، والسنن في أمور

العبادة والمعاملات والاجتماعيات، إلى آخره.

فإذًا قوله هنا: «ومُبْتَغِ فِي الإِسْلامِ سُنَّةَ الجَاهِليَّةِ» يشمل إرادة هذا الإنسان بعد ظهور الإسلام أيّ طريقة وهدي من هدي أهل الجاهلية الذي أبطله الإسلام، وجاء محله بسنة من السنن وهدي من الهدي.

الكلمة الثانية: «الجَاهِليَّةِ»، والجاهلية لفظ يعود إلى الجهل، وقد ذُكر في القرآن في غير موضع؛ كقول الله عن: ﴿أَفَحُكُم اَلْجُهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَسَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠]، وقوله عن: ﴿وَلَا تَبَرَّحَنَ تَبَرُّحَ الْجَهِلِيَّةِ الْأُولِيَّ ﴾ [الأحزاب: ٣٣]، واسم الجاهلية يعود إلى الجهل، الجهل بأثر الرسالة، وكل من خالف الرسول الذي كان في زمنه فهو في جاهلية، ولذلك قال في آية الأحزاب ﴿ الْجَهِلِيَّةِ الْأُولِيِّ ﴾؛ لأنه كانت جاهلية سابقة أولى ثم تتابعت الجاهليات؛ لأنهم جهلوا ما أنزل الله عن على رسله.

هذه الجاهلية مردُّها إلى الجهل وهو عدم العلم: عدم العلم بالشرع، وعدم العلم بالكتاب المنزل، وعدم العلم بما يستحقه الله على، وتارة يكون الجهل مركباً.

فيكون بسيطاً: إذا كان لا يعلم المسألة، أو لا يعلم الحكم، أو لا يعلم الحكم، أو لا يعلم العلم.

ويكون مركباً: إذا كان العلم قريباً منه ولكنه لا يلتفت إليه، ولايرفع به الرأس، ولا يهتم له؛ لأنه حينئذٍ يكون لا يعلم ولا يدري أنه لا يعلم. هذه الجاهلية.

الجملة الثالثة في حديث ابن عباس و وهي قوله على الله المُوعِ ومُكَلَّلُهُ وَمُطَّلُبُ دَمِ الْجَمِلَة مِن أَجِلُهَا أُورِد البخاري عَلَيْهُ الْمُرِئِ مُسْلَمٍ بِغَيْرِ حَقِّ لِيُهَرِيقَ دَمَهُ »، هذه الجملة من أجلها أورد البخاري عَلَيْهُ

هذا الحديث في كتاب الدِّيات، وهو أن من الناس من يسعى في طلب دم امرئ بغير حق، يعلم أنه ليس له حق في دمه؛ لكن يسعى ويطالب حتى يَقْتُلَه، وهو يعلم أنه ليس هو الجاني، وهذا فيه قتل لنفس زكية بغير نفس، وفيه سعي في الفساد في الأرض وقتل مسلم بغير حق، والمسلم دمه أعظم حرمة عند الله على حتى من الكعبة؛ لأنَّ دمه يحرم إراقته إلا بحقه، وهو الثلاث المذكورة في حديث: «لا يَجِلُّ دَمُ امْرِئٍ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لا إِلهَ اللَّهُ، وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ، إلا بإِحْدَى ثَلاَثٍ. . . »(۱).

قوله: «مُطَّلُبُ دَمِ امْرِئِ مُسْلَمٍ»، «مُطَّلُبُ» يعني أنه يسعى في الطلب ويشد فيه، قوله: «بِغَيْرِ حَقِّ»؛ لأن دُم المرء المسلم قد يكون يُسعى فيه بحق، وذلك كقول الله عَن : ﴿وَمَن قُئِلَ مَظْلُومًا فَقَدَّ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ عَلَانَاكُ ، يعني : من قتل مظلوما، فلوليه الحق بأن يقتص من هذا القاتل ؛ ولكن كما قال عَن : وفلا يُسُرِف فِي الْقَتْلُ إِنّهُ كَانَ مَنصُورًا الإسراء: ٣٣]؛ لأن القتل قد يكون بحق وقد يكون بلاحق.

قال: «لِيُهَرِيقَ دَمَهُ»، يعني: ليريق دمه، فيقتل وهو يعلم أنه ليس له حق في ذلك.

#### 

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٨٧٨)، ومسلم (١٦٧٦)، من حديث ابن مسعود ﷺ.

قَالَ شَيْخُ الْإِسْلَامِ ابْنُ تَيْمِيَّةَ عَلَيْهِ: (قَوْلُهُ: سُنَّةَ الْجَاهِلِيَةِ: يَنْدَرِجُ فِيْهَا كَلُّ جَاهِلِيَةٍ مُطْلَقَةٍ أَوْ مُقَيَّدَةٍ، أَيْ: فِي شَخْصٍ دُوْنَ شَخْصٍ، كِتَابِيَّةٍ أَوْ وَثَنِيَةٍ، أَوْ غَيْرِهِمِا مِنْ كُلِّ مُخَالَفَةٍ لِمَا جَاءَ بِهِ الْمُرْسَلُونَ)(١).

# الـشــرح:

نقل إمام الدعوة كلله كلام شيخ الإسلام ابن تيمية على لفظ الجاهلية، وهو كلام مهم ذكره في اقتضاء الصراط المستقيم، ويبين المراد بالجاهلية وهي كلمة من المهم - خاصة في هذا الزمن - أن نتعرف على ما يدخل فيها من أحكام.

قال كَلَتُه: (قَالَ شَيْخُ الْإِسْلَامِ ابْنُ تَيْمِيَّة كَلَهُ: قوله: «سُنَّةَ الجَاهِليَّةِ»: يَنْدَرِجُ فِيْهَا كَلُّ جَاهِلِيَةٍ مُطْلَقَةٍ أَوْ مُقَيَّدَةٍ)، ثم فسَّر المقيدة بقوله: (أَي: فِي شَخْصٍ دُوْنَ شَخْصٍ، كِتَابِيَّةٍ أَوْ وَثَنِيَةٍ، أَوْ غَيْرِهِمِا مِنْ كُلِّ مُخَالَفَةٍ لِمَا جَاءَ بِهِ الْمُرْسَلُونَ).

وهذا الكلام من شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَنَهُ ظاهر الصواب في تفسير الجاهلية؛ لأن الجاهلية على أقسام:

الأول: تكون مطلقة، يعني: مطلقة دون قيد يقيدها بزمن أو بمكان أو بشخص، إنما هي جاهلية مطلقة، وهذه الجاهلية المطلقة لا تُطلق، يعني: لا تكون مطلقة، ولا يصح هذا الإطلاق إلا فيما قبل بَعثة النبي ﷺ، أما بعد

<sup>(</sup>١) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم (ص٧٩).

الإسلام فزالت الجاهلية المطلقة، لا يكون هناك جاهلية تطبق في زمن على كل الناس بعد محمد على وإنما تكون ثم جاهلية مقيدة كما سيأتي بيانه ؛ لأن الجهل رفع بعد محمد على وبعد إنزال القرآن، وعَلم الناس، ولا يزال في هذه الأمة من هو قائم بأمر الله على ؛ كما أخبر بذلك على في قوله: «لا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ، لا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ، حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللّهِ وَهُمْ كَذَلِكَ» (١).

وأجمع أهل العلم على أنه لابد أن يكون في هذه الأمة هذه الفئة ؛ هذه الطائفة التي تنفي وجود الجاهلية المطلقة ، وحينئذ إذا كانت هذه الفئة لابد أن تكون موجودة بعد رسالة محمد على ولا تنقطع ؛ فقد تكبر في زمن وقد تقل ، بحسب الحال وبحسب قوة أهل الدين وضعفهم ، لكن لابد من قيام هذه الفئة ، ووجود هذه الفئة يرفع الجهل المطلق ؛ ولهذا لابد أن تكون هذه الفئة ظاهرة ، ولابد أن تكون هذه الطائفة ظاهرة ؛ كما قال على الحق يقولون به طائِفةً مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ » يعني أنهم ظاهرون بالحق يقولون به ويجاهدون فيه .

#### قال أهل العلم (٢) ظهور هذه الطائفة نوعان:

\* ظهور بالسيف والسنان، إذا جاء الجهاد وظهرت مسوغاته الشرعية فإنهم يظهرون على غيرهم؛ لأن الله على ناصر رسوله وأهل الإسلام.

\* والظهور الثاني هو الظهور بالبيان والحجة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٣٦٤١)، ومسلم (١٠٣٧) من حديث معاوية ﷺ، وقد أخرجاه من حديث جابر وثوبان والمغيرة بن شعبة وسعد بن أبي وقاص ﷺ بألفاظ متقاربة.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري (١٣/ ٢٩٥)، وفيض القدير (٦/ ٣٩٦).

فإذًا لابد أن يكون الظهور إما ظهور كامل بالسنان والبيان، أو على الأقل ظهور بالبيان.

إذا كان كذلك فإن الجاهلية المطلقة قد ارتفعت، فلا جاهلية مطلقة حتى في قرنٍ من القرون، ولذلك أخطأ من وصف قرناً كاملاً بأنه في جاهلية؛ كقول بعضهم مثلاً: (جاهلية العصر)، أو (العصر عصر جاهلي)، أو (القرن قرن جاهلي)، ونحو ذلك، هذا فيه تعميم، وهذا ليس بموافق لما دلت عليه النصوص وفسَّره أهل العلم.

القسم الثاني- وهو المهم-: الجاهلية المقيدة، يعني: ليست بمطلقة، بل يكون ثَم تقييد فيها، والتقييد قد يكون في زمان دون زمان، وقد يكون في مكان دون مكان، وقد يكون في شخص دون شخص.

أما الجاهلية المقيدة بالزمان: فإنه يكون بالنسبة للعرب -مثلاً - قبل رسالة محمد على القول: كانوا في جاهلية باعتبار زمانهم. وهناك بعض أتباع الرسل ممن اتبعوا الرسل بالحق ولم يحرِّفوا الدين، وكانوا على بقايا دين رسولهم، ولم يكونوا على جهل، فهذه جاهلية منسوبة إلى زمن من الأزمنة وهي ما كان قبل البعثة.

وأما الجاهلية المقيدة بالمكان: يعني أن تكون جاهلية في مكان دون مكان، وهذا كثير بحسب ظهور السنة وخفائها، وبحسب ظهور الإسلام وخفائه، وبحسب ظهور تلك الطائفة في ذلك المكان بعينه وعدم ظهورها، فمثلاً: عادت الجزيرة في وقت من الأوقات إلى جاهلية؛ كما قبل دعوة الإمام المصلح الشيخ محمد بن عبد الوهاب كله كانوا في جهل كبير، وكان عندهم من أمور الجاهلية في العقائد وفي المعاملات الشيء

الكثير، وهذا قد يتغير فتكون هناك جاهلية في مكان ما ثم بعد ذلك تظهر فيه السنة ويظهر الإسلام، وتكون هناك جاهلية في مكان آخر، فلا يلزم من رفع الجاهلية المقيدة في مكان أن ترتفع كل الجاهليات المقيدة، بل الجاهلية المقيدة هذه بحسب ما الناس عليه من الاهتمام والقيام بأمر الله على أو عدم القيام في ذلك.

وأما الجاهلية المقيدة في شخص دون شخص: فهذا كثير فقد يكون هناك جماعة من الناس كلهم مسلمون، لكن هذا فيه بعض خصال الجاهلية والآخر ليس فيه من الجاهلية شيء، وهذا كما روى البخاري مثلاً في صحيحه أن أبا ذر رضي مي مي رجلاً أسود بأمه فقال له: يا ابن السوداء، فرفع ذلك للنبى عَلَيْهُ، فقال له عَيْرُ رجلاً أُمّو؟ إِنَّكَ امْرُوُّ فِيكَ جَاهِلِيَّةً (١).

قوله: «إِنَّكَ امْرُوُّ فِيكَ جَاهِلِيَّةً» يدل على أنّ المرء المسلم قد يكون فيه بعض خصال الإيمان وبعض شعب الجاهلية، وأن ذلك لا يجتمع أو يرتفع مطلقا؛ بل يجتمع في الشخص المعين هذا وهذا، كما يجتمع فيه شعب الإيمان وشعب المعصية، أو يجتمع فيه إيمان وبدعة، أو يجتمع فيه إسلام وجاهلية، وهكذا، فقد نرى بعض الأشخاص يكون عنده بعض خصال الجاهلية مثل الفخر المذموم الذي لم يأذن به الشرع، ومثل التعدي، ومثل تعظيم ما كان عليه الآباء والأجداد بغير حق، ومثل الانتخاء بالباطل، ومثل التقليد المذموم، ونحو ذلك من أفعال أهل الجاهلية الذين كانت سمتهم التعصب المذموم، والتقليد، والنخوة بغير حق. بهذا قد يكون الجهل في مسلم، فقد يجتمع في مسلم إسلام ومعصية، إيمان وبدعة، قد يجتمع في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٠)، ومسلم (١٦٦١) من حديث أبي ذر ﷺ.

المؤمن كذا وكذا، لكن بشرط إلا تبلغ المعصية أو البدعة إلى شيء كفري، وهذه كلها من خصال الجاهلية.

إذا تبين هذا: فالجاهلية تحتها مباحث كثيرة وتفصيلات، ومراد المصنف كَنْلَهُ بإيراد هذا الحديث هو هذه الجملة «مُبْتَغ فِي الإِسْلام سُنَّةَ الجَاهِليَّةِ»، وهذا فيه أكبر التحذير من أن يدعو المسلم إلى شيء من صنيع أهل الجاهلية وسننهم وطرائقهم، سواء أكان ذلك في العقائد والتعبدات أو كان فيما دونها، وإذا نظرنا إلى حال هذه الأمة وجدنا أنها ما أصيبت إلا أنها فتحت أبواب سنن الجاهلية على الناس، فعبادة الأوثان ما جاءت إلا عن طريق ابتغاء سنن الجاهلية، وعبادة القبور بتعظيمها، والبناء عليها، وتعظيم الأموات ونحو ذلك، كل هذا كان مأخوذاً من سنن الجاهلية، كذلك تعظيم الصور، ورفع الصور، وتقديس الأشخاص وإعطائهم بعض ما لله على من صفات والتعظيم المذموم شرعاً، هذا كله كان في أهل الجاهلية؛ كما قال النبي عَلَيْ مثلاً لما قام عليه الصحابة عِنْ في الصلاة وكان قاعداً ﷺ - يعني: صلى قاعداً لمرض ألمَّ به - قال: «كِدْتُمْ آنِفًا لَتَفْعَلُونَ فِعْلَ فَارِسَ وَالرُّوم، يَقُومُونَ عَلَى مُلُوكِهِمْ وَهُمْ قُعُودٌ اللَّهُ، وهذا الذي دخل في الإسلام في أمور العقائد أو وسائل العقائد مما يقدح في التوحيد أو يبث الشرك هذا متنوع كثير، ولذلك صنف الإمام المجدد كَلُّلَّهُ مصنَّفاً خاصاً في بيان مسائل الجاهلية وأطال فيه النفس حتى بلغت فيه أكثر من مئة وثلاثين صورة من الصور التي كان عليها أهل الجاهلية وخالفهم فيها رسول الله ﷺ، وهو كتاب مطبوع معروف، وله أكثر من شرح، أعني كتاب

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤١٣) من حديث جابر ﷺ.

(مسائل الجاهلية) التي خالف فيها رسول الله ﷺ أهل الجاهلية من العرب الأميين وأهل الكتاب ونحو ذلك، فَصَّلَ في جميع المسائل المتعلقة بذلك (١).

فإذًا من المنهج المهم الذي تميز به المتبعون للجماعة الأولى والمتبعون للسلف أنهم لم يكونوا يبتغون في الإسلام سنة الجاهلية؛ بل يعلمون سنن الجاهلية ويخالفونها، ويعتزون ويستمسكون بما أمرهم به رسول الله على البحاهلية ويخالفونها،

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَتَلَهُ في آخره: (كِتَابِيَّةٍ أَوْ وَثَنِيَةٍ، أَوْ غَيْرِهِمِا)؛ لأنّ الجاهلية منسوبة إلى الجهل، وهي المخالفة لما جاء به المرسلون، وهذه قد تكون موروثة عن العرب من الأميين، وقد تكون موروثة من النصارى، وقد تكون موروثة من اليهود، وقد تكون موروثة من عباد الأوثان أيا كانوا، سواء أكانوا فرساً، أو كانوا في الهند، أو كانوا في أفريقيا، أو بلاد الروم... إلى آخره، فإن أي ملة لها سُنن، وهذه السنن هي سنة الجاهلية، سنة الجاهلية بل سنة الجاهلية ليست مختصة بسنن العرب الذين يسمون أهل الجاهلية؛ بل أهل الجاهلية اسم يطلق على كل من جهل ما جاء به المرسلون، وصنع هدياً من عنده وسنناً يلتزمها من أي ملة كانت، سواء كانت ملة رسالية، أو كانت ملة غير رسالية وثنية أو غيرها؛ كما ذكره كَانَتْ.

وهذه الجملة مهمة في هذا الحديث، وهي المقصد المهم في أن كل مسلم يجب عليه أن يبتعد أشد البعد عن كل سنن الجاهلية، وأن يكون متبعاً لسنة النبي ﷺ، وسنن الجاهلية كثيرة متنوعة، فواجب حينئذ أن يتعرف

<sup>(</sup>١) للشارح شيخنا العلامة صالح بن عبد العزيز آل الشيخ - حفظه الله - شرح ممتع على هذا الكتاب، عجل الله بطباعته.

وإذا كان الأمر بهذه البشاعة وبهذا الجرم في أنه يكون من أبغض الناس إلى الله على في غطم هذا الأثر بعظم ما ينتج عن ابتغاء سنة الجاهلية ، فأول ما أُدخل مثلاً: طائفة من المنتسبين لهذه الأمة أدخلوا عبادة القبور والتوسل بأصحابها ، وفشا في الناس عقيدة الجاهلية وعبادة الأوثان على اختلاف أنواعهم ، وأدخلت طائفة سنن الجاهلية في الكلام وفي الصفات وفي القدر وفي المنطق إلى آخره ، حتى غزت تلك الأمور هذه الأمة فأفسدت عقائدها وأفسدت دينها .

وفي أبواب السلوك لما أدخلت طائفة من العباد طريقة النصارى في التعبد وفي تخلية النفس من الشوائب، وسرى هذا في الأمة ظهرت فرق الصوفية المختلفة، وحدث في الأمة من المصائب ما الله به عليم من مخالفة في العقائد العلمية وفي المسائل العملية وهكذا.

فبدأ ظهور المحدثات شيئاً فشيئاً، وصار الأمر إلى أنه أتى من أراد تحكيم ما يسمونه سوالف الآباء، وعادات الأجداد في أمور القبائل؛ لأنهم إذا اختصموا تحاكموا إلى عُرف القبيلة، وحكم بينهم من لا يعرف حكم ما أنزل الله على رسوله على رسوله على رسوله

إلى أن وصل الأمر في هذا العصر الذي بلغ فيه أخذ الناس بسنن الجاهلية ما لا يدخل تحت حصر، ولو جُمعت المسائل التي أخذها أهل الإسلام المعاصرون من الجاهليات المختلفة لبلغت أكثر وأكثر مما ذكره إمام الدعوة عليه في مصنفه المعروف بمسائل الجاهلية، فدخل ذلك في مسائل العقائد ومسائل المعاملات، بل مسائل العبادات، ومسائل السلوك، حتى في أصغر المسائل ابتُغيت سنة الجاهلية، حتى في الأكل والشرب، وحتى في طريقة اللباس، وحتى في طريقة كذا وكذا مما قد لايهتم به المرء، لكن ابتغوا في الإسلام سنة الجاهلية، وهذا من أعظم المصائب التي تبدّل حب المؤمن لدينه ولرسوله عليه شيئاً فشيئاً، والله المستعان.

وَفِي الصَّحِيحِ عِنْ حُذَيْفَةَ رَبُّهُ قَالَ: «يَا مَعْشَرَ القُرَّاءِ اسْتَقِيمُوا فَإِنْ اسْتَقَمْتُمْ فَقَدْ سَبَقْتُمْ سَبْقًا بَعِيدًا، فَإِنْ أَخَذْتُمْ يَمِينًا وَشِمَالًا، فَإِنْ أَخَذْتُمْ يَمِينًا وَشِمَالًا، فَقَدْ ضَلَلْتُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا»(١).

# السرح:

هذا الأثر قد أورده البخاري كَلَهُ في أواخر صحيحه في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، وقد رواه غيره أيضاً (٢)، فهو مشهور عند أهل الحديث وخاصة عند من ألف في السنة والاعتصام بالكتاب والسنة، فإن حذيفة ولله هو الذي أَسَرَّ إليه الرسول على بما سيحدث من الفتن، وكان يقول: «كَانَ هو الذي أَسَرَّ إليه الرسول على النَّعْرِ وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِ مَخَافَةً أَنْ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى عَنِ الْخَيْرِ وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِ مَخَافَةً أَنْ يُدْرِكِنِي (٢)، وهو الذي أخبر عمر فَلِهُ بالفتن التي تموج كموج البحر، فقال له: «لَيْسَ عَلَيْكَ مِنْهَا بَأْسُ يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، إِنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَابًا مُغْلَقًا، فقال له: «لَيْسَ عَلَيْكَ مِنْهَا بَأْسُ يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، إِنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَابًا مُغْلَقًا، قَلْنَا: أَكَانَ عُمَرُ قَالَ: إِذًا لا يُغْلَقُ أَبَدًا، قُلْنَا: أَكَانَ عُمَرُ يَعْلَمُ البَاب؟ قَالَ: نَعَمْ، كَمَا أَنَّ دُونَ الغَدِ اللَّيْلَةَ، إِنِّي حَدَّثُتُهُ بِحَدِيثٍ لَيْسَ يَعْلَمُ البَاب؟ قَالَ: النَّالُ حُذَيْفَةً، فَأَمَرْنَا مَسْرُوقًا فَسَأَلَهُ، فَقَالَ: البَابُ عُمَرُ (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٢٨٢).

 <sup>(</sup>۲) كما أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (۳٤٨٠١)، وابن المبارك في الزهد (ص١٦)، والبزار في مسنده (٧/ ٣٥٨)، والمروزي في السنة (١/ ٣٠)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (١/ ٩٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٥٢٥، ١٤٣٥، ١٨٩٥، ٣٥٨٦، ٧٠٩٦)، ومسلم (١٤٤).

وقد حصل ذلك بمقتل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضيه، ثم بعده بدأت الفتن، وابتُلي الناس بأنواع من الفتن، ومن أعظمها عدم التمسك بالسنة، وحدوث الآراء والأفهام المناقضة لما جاء في كتاب الله وفي سنة نبينا محمد عليه.

كان حذيفة رضي يدخل المسجد فيقف على الحلق - كما أضاف هذه الإضافة محمد بن وضاح في روايته في كتابه (البدع والنهي عنها) (١) - وفيهم القراء، وهم العلماء بالكتاب والسنة، يعني: طلبة العلم الذين عندهم تعبد، هذا معنى القراء في الزمن الأول.

ولذلك حزن النبي ﷺ حزناً شديداً لما قُتل القراء السبعون في بئر معونة، والقصة معروفة، وذلك أن القراء هم الذين يتفقهون في الدين، هذا معنى القراء عند السلف.

قال هنا: «يَا مَعْشَرَ القُرَّاءِ»، وصفهم ونادهم بالصفة التي تخصهم دون غيرهم، وهذا فيه أدب؛ أن المُنَادَى يُنَادَى بالصفة التي تخصه، فإذا كان مع الناس مخصصاً بصفة فيه فإنه يُنادى بما يخصه من الصفات؛ لأن هذا يميزه، فناداهم هُنِيُهُ وقال: «يَا مَعْشَرَ القُرَّاءِ»، أي: يا معشر الذين يطلبون العلم «اسْتَقِيمُوا فَقَدْ سَبَقْتُمْ سَبْقًا بَعِيدًا»، هذه رواية البخاري، وزاد الذهلي عن أبي نعيم شيخ البخاري فيه: «فَإِنْ اسْتَقَمْتُمْ فَقَدْ سَبَقْتُمْ سَبْقًا بَعِيدًا».

وهذه الجملة قال أهل العلم إنها تكون على احتمالين:

الأول: إن كان المخاطب بذلك السابقين الأولين، يعنى: صحابة

<sup>(</sup>١) انظر: البدع لابن وضاح (ص٢١).

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري (١٣/ ٢٥٧).

رسول الله ﷺ، فإنه أخبر بحالهم ومدحهم، فقال: «يَا مَعْشَرَ القُرَّاءِ اسْتَقِيمُوا»، يعني: فيما مضى، فالفاء تكون عاطفة وليست واقعة في جواب الشرط، يعني: يكون الخطاب لأصحاب رسول الله ﷺ لما دخل عليهم المسجد.

وهذا قاله بعض أهل العلم لكن يحتاج إلى شيء من التّأمّل.

الثاني - والظاهر أنه الصحيح -: أن المخاطب بذلك عموم الطلبة الذين دخل عليهم وهم يتفقهون في الدين، فقال: «يَا مَعْشَرَ القُرَّاءِ اسْتَقِيمُوا»، وهذا حتَّ لهم على معرفة نوع الاستقامة، ثم قال: «فَقَدْ سَبَقْتُمْ سَبْقًا بَعِيدًا»، فيكون الحال مثلما أوضح في الرواية الثانية «فَإِنْ اسْتَقَمْتُمْ فَقَدْ سَبَقْتُمْ»، وحذف أداة الشرط مع فعل الشرط جائز.

والفاء الواقعة في جواب الشرط يسمّونها أهل العربية: (الفاء الفصيحة)؛ لأنها واقعة في فصيح الكلام، وهي الواقعة في جزاء الشرط، وحُذف الفعل والأداة؛ كما في قوله على العموم يفسّرها الرواية الأخرى. وشواهدها كثيرة، وعلى العموم يفسّرها الرواية الأخرى.

فعلى هذا يكون قوله هنا: «اسْتَقِيمُوا» فيه حثٌّ على أمرين:

الأمرالأول: إن كانت الاستقامة حاصلة للعبد، وخاصة طالب العلم الذي وُصف بأنه قارئ، يعني: قارئ مع الفقه، وليس المراد به القارئ مع عدم الفقه، فإن ذلك يحثه على الثبات على هذه الاستقامة إذا كان يعلم معنى الاستقامة، فإذا حَصَّل المرء الشيء عالماً به ثم خُوطِب بالاستقامة عليه، فمعناه الثبات عليه.

فإذا كان «مَعْشَرَ القُرَّاءِ» على استقامة، فإن حذيفة وَ الله على هذه الاستقامة، ولا يلتفتوا عنها، وهذا كما على هذه الاستقامة، ولا يلتفتوا عنها، وهذا كما قال الله على: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ ءَامِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى النساء: ١٣٦]، خاطبهم هنا باسم الإيمان، فمعنى ذلك أنهم محصّلون للإيمان، ثم أمرهم بالإيمان فقال: ﴿ ءَامَنُوا ﴾ ، يعني: اثبتوا على هذا الإيمان، كذلك في قوله على فقال: ﴿ عَامَنُوا ﴾ ، يعني: اثبتوا على هذا الإيمان، كذلك في قوله على هوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا النِّينُ اتّقِ اللّهَ وَلَا تُعلِع الْكَفِينَ وَالْمُنَفِقِينَ ﴾ [الأحزاب: ١]، النبي على سيّد المتقين، وهو أرفع الناس مقاماً في التقوى، وخاطبه ربّه على بقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا النّبِيُ اتّقِ اللّهَ ﴾ ، يعني: اثبت على معنى التقوى وعلى ما تقتضيه تقوى الله على الله الله على الله عل

ولهذا يقول أهل العربية: إن الأمر - يعني: فعل الأمر - أنواع، منها: أنه يطلب به تحصيل ما لم يحصل، فتقول: اذهب إلى كذا، وهو لم يذهب، فمعنى ذلك أنك تأمره بالذهاب.

\* لكن إذا أمرته بشيء قد فعله، فإنه يُعنى بذلك الأمر الثبات عليه.

وهذه مسألة مهمّة في الفقه في ألفاظ من الشرع، وهذا حُذيفة يقول للقرّاء هنا: «يَا مَعْشَرَ القُرَّاءِ اسْتَقِيمُوا»، يعني: إن كان في بعضكم ما ليس على وجه الاستقامة فليستقم، أي: يحصل الاستقامة، وإن كان بعضكم مستقيماً فليثبت على هذا الاستقامة.

وَلِمَ يأمر بالثبات عليها؟

الجواب: لأن الثبات على الاستقامة عزيزٌ، فإن القلب يتقلّب، وإن العبد – ولو كان عالماً أو طالب علم أو صالحاً – لا تُؤْمَن عليه الفتنة، ولا يُؤْمَن عليه الانقلاب في قلبه أوفي عمله، فليتجنب ما يُغيّر دينه أو يغير

عمله؛ ولهذا مما يوصى به - مثلاً - في خطب الجمعة: «أيها الناس اتقوا الله»، ومعناها: إذا كنت مُتَّقِياً لله فاثبت على هذه التقوى، وإن كان العبد عنده قصور، فهذه الوصية تُحرّكه ليُحاسب نفسه.

وهكذا كان الصحابة في تربية من بعدهم، فقوله ﴿ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ اسْتَقِيمُوا »، يعني: حَصِّلوا الاستقامة أو اثبتوا عليها.

ما هي هذه الاستقامة؟

الجواب: الاستقامة هي ما جمعت أمرين:

الأول: هو الفقه في الدين.

الثاني: هو ملازمة السنة.

لأن العبد لا يكون ثابتاً على الاستقامة أو محصلاً لها إلا أن يجمع الأمرين، بأن يكون فقهه في دينه بقدر ما يحتاج إليه، وأن يكون متابعاً للسنة، فإذا قل فقهه في الدين ضعفت استقامته بقدر ذلك، وإذا زهد في اتباع السنة وخالفها ضعفت استقامته بقدر ذلك.

ولذلك أهل البدع إنما نشؤوا في جرّاء أحد هذين الأمرين، إما قلة فقه في الدين، وإمّا الذهاب إلى خلاف السَّنة، وأحدهما يقتضي الآخر، فإنه من جرّاء عدم الفقه في الدين يكون مخالفاً للسنة، وأحياناً يكون المرء فقيها في دينه ولكن يُخالف السنة عن بصيرة، وهذا معروف في حال كثير في العلماء الذين وصفهم شيخ الإسلام ابن تيمية عَنْهُ بقوله: «أُوتُوا ذَكَاءً وَلَمْ يُؤْتُوا زَكَاءً، وَأُوتُوا عُلُومًا وَلَمْ يُؤْتُوا فُهُومًا» (١٠).

<sup>(</sup>١) انظر: الفتوى الحموية الكبرى ضمن مجموع الفتاوى (٥/١١٩).

وهذا يحتاج إليه طلبة العلم أيما احتياج.

قوله: «اسْتَقِيمُوا»، يعني: حصِّلوا الفقه في الدين، وإن كنتم قد حصلتم عليه فاثبتوا عليه، فإن الفقه في الدين وعلم الشرع يذهب عن المرء بتركه، فإذا تركه سَنَةً – مثلاً – يقل ويضمحل، وهذا مشاهد، فإن بعض من كانوا طلبة في الكليات الشرعية أو متخرجين منها وتركوا العلم ومراجعته سنوات، تجدهم عندهم ضعفاً شديداً في العلم، وقد صرّح بذلك بعضُهم، وقال: إنه لما ترك العلم ومراجعته سنين، ذهب عنه ما كان يحفظ، حتى رجع لا يحفظ من المسائل إلا واحدة أو اثنتين، ولا يستحضر ذلك الذي تعلمه.

وذلك أن العلم كالشجرة يحتاج إلى مداومة مراعاة وسقي، فإن سقيته فإنه يظلّ حيّاً، وإلا فإنك لن تستظلّ تحت ظله.

ولا تحصل الاستقامة إلا بملازمة السنة؛ ولهذا أورد الشيخ عَلَيْهُ هذا الأثر تحت (بَابُ وُجُوبِ الدُّخُولِ فِي الْإِسْلَامِ)، ويعني الإسلام بالمعنى الخاص الذين ينفي دخول أهل البدع فيه وليس الإسلام الذي هو ضد الكفر، الإسلام الذي هو الإسلام الصحيح، الذي اقتفيّ فيه أثر النبي عَلَيْهُ وأثر صحابته عَلَيْهُ، فتكون الاستقامة بملازمة السنة على فقه في الدين.

إذاً لزوم السنة والاهتمام بها فيصل ما بين أهل الاستقامة الحقة الذين على ما كانت عليه الجماعة الأولى، وهم صحابة رسول الله ﷺ، وبين أهل البدع والمحدثات.

وما ظهرت الفرق والجماعات المخالفة للإسلام إلا بتحكيم الآراء على السنة، فالأحاديث واضحة، وأقوال السلف واضحة، ويأتي أهل البدع

والأهواء فيردون السنة، فإذا ردوها خالفوا ما يجب عليهم وضلوا عن سبيل الاستقامة.

ولهذا المسلم يدعو الله على في كل صلاة بقوله على : ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرُطُ اللَّهُ عَيْهِ ﴾ [الفاتحة: ٦]، يعني: اهدني للسبيل القويم الذي به أكون مستقيماً ، وهذا الصراط هو صراط الأنبياء وصراط السلف الصالح صحابة رسول الله على قال على الله على الله على الله على الله على الأنبياء والرسل وصحابة رسول الله على ومن سلك سبيلهم من أهل العلم بعدهم.

هذه الاستقامة التي وصف حذيفة و الهله المها بقوله: «فَإِنْ اسْتَقَمْتُمْ فَقَدْ سَبْقًا بَعِيدًا»، يعني: سبقاً ظاهراً بيناً لا يدرككم فيه أحد، وهذا هو الذي حصل، فقد التزم صحابة رسول الله على بهذا الأصل، فوصفهم النبي على بأنهم الجماعة؛ ولذلك البخاري على لما ذكر الجماعة قال: «الْجَمَاعَةُ هُمْ أَهْلُ الْعِلْمِ»(۱)، وأي علم هذا؟ هو علم الكتاب والسنة بخصوصها؛ لأن الذين يعلمون السنة يعلمون معاني التنزيل على ما هي عليه.

وقول البخاري موافق لما قال الإمام أحمد كلله: «إِنْ لَمْ يَكُونُوا أَهْلَ الْحَدِيثِ فَلَا أَدْرِي مَنْ هُمْ»(٢)، لِمَ؟ لأنهم هم أعرف الناس بهذين الأمرين: الفقه في الدين، والتزام السنة.

هؤلاء هم الذين يفقهون في الدين، وهم الذين تمسكوا السنة، وحثوا

سبق تخریجه (ص٦٩).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص٦٩).

الناس على الالتزام بها ، هؤلاء هم القراء الذين امتدحهم حذيفة ضي بهذا .

ثم قال: «فَإِنْ أَخَذْتُمْ يَمِينًا وَشِمَالاً» يَعَني: قد يكون الانحراف إن تركتم، قال: «فَإِنْ أَخَذْتُمْ يَمِينًا وَشِمَالاً»، يعني: قد يكون الانحراف يسيراً والمخالفة يسيرة، فقال – وهو أخبر الصحابة ولله بالفتن –: «فَقَدْ ضَللتُمْ ضَلالاً بَعِيدًا»، أي: ضلالاً واضحاً بيناً؛ لأنه إذا خالفت الطريق وأخذت يميناً فإن الفرجة ستتسع، وهذا حاصل، فالشيعة مثلاً – خرجوا أول الأمريتشيعون لعلي والله في مسألة لهم مع علي والله دون معاوية والله عني عني: صرحوا بأنهم شيعة مع أن الذين ناصروا علياً والله ما كانوا يسمون أنفسهم بهذا الاسم، لكن ظهرت بعد ذلك طائفة قالوا: نحن شيعة علي. فابتدعوا هذه التسمية، وصار بعدها ما صار من خروج فرقة باسم خاص، فابتدعوا هذه التسمية، وصار بعدها ما من خروج الروافض، وخروج الملل وتوسع الأمر حتى صار بلاءً عاماً من خروج الروافض، وخروج الملل الباطنية المتفرعة عن الشيعة.

فهذه الوصية عامة لم ينج من مخالفتها إلا الذين التزموا بما كان عليه السلف في الأمور كلها، وحرصوا أشد الحرص على ما كان عليه السلف، ورأوا نهجهم، وعرفوا ما كانوا عليه، ويريد حذيفة ولله بهذه الوصية أن يوصي ويأمر أهل العلم وطلبة العلم بالاستقامة، وذلك بلزوم الطريق المستقيم، وهو ما كان عليه النبي وصحابته وصحابته والطريق المستقيم طريق واحد وليس بمتعدد.

وهؤلاء القراء إذا استقاموا فهم القدوة، وإذا أخذوا يميناً وشمالاً من الأهواء والبدع والآراء المختلفة والاجتهادات التي تُفرِّق، فإنه ولاشك يَفسد الناس بفسادهم؛ لأنهم إنما هم بعلمائهم وطلبة العلم عندهم

وقرائهم، ولهذا كان من الكلام الحسن للحسن البصري عَلَيْهُ أَنه خاطب القراء في الكوفة فقال لهم: «يا مِلْحَ الْأَرْضِ لا تَفْسَدُوا؛ لِأَنَّهُ إِذَا فَسَدَ المِلْحُ لَمْ يُؤْكَلُ الطَّعَامُ»(١).

هذا صحيح وهو من بالغ فقهه وعنايته؛ لأن القراء طلبة العلم أهل الاستقامة الذين يُنظر إليهم، إن أخذوا يميناً وشمالاً فسدت الجماعة؛ أي أنه لابد أن يكون تفرق، ولا بد أن تكون أقوال مختلفة لم يعد الناس يهتمون بأي قول من الأقوال؛ لأنه إذا تعددت الاتجاهات وتعددت الاجتهادات بأمور المنهج وأمور السنة والأمور العامة، فإن الناس لن يأخذوا بشيء؛ لأن عامة الناس والسواد في المسلمين لا يُلزمهم إلا شيئان معاً:

الأول: قوة السلطان.

والثاني: قوة أهل العلم واجتماع أهل العلم.

فإذا كان القراء تفرقوا واجتهدوا إلى أقوال كثيرة وفئات، إلى آخره، فإن أثر ذلك على الناس وعلى الدين وعلى الاستقامة سيكون أبشع الأثر؛ لهذا كانت وسيلة توحيد الناس هي أن يوحّدوا على السنة السبيل والاستقامة، وهذه أقصر طريق؛ أن يوحّدوا على السبيل والاستقامة فإذا استقمنا على السنة والسبيل وكنا شيئاً واحداً في ذلك لا نأخذ يميناً وشمالاً - كما ذكر حذيفة رفي الناس سيستقيمون، وإن الولاية ستتأثر ويكون هناك قوة.

وكل من رأى تاريخ المسلمين المتأخر من ثلاثة قرون وجد أنه ما قوي أناس إلا بالاجتماع في دينهم، ولا ضعفوا إلا بالتفرق، وإذا تفرقوا تسلط

<sup>(</sup>۱) أورده الأمام أحمد في الزهد (۹۳/۱) و ابن أبي شيبة (٣٤٢٤١)، وأبو نعيم في الخلية (٥/ ٧٣) من كلام عيسى بن مريم ﷺ.

أهل الجاهلية، وأغروا بعضهم ببعض، وأخذوا بالخلاف والاجتهادات ما ييسر سبيل سنن الجاهلية المختلفة.

لذلك كانت وصية حذيفة وصية عظيمة في صميم المنهج الذي اختص به صحابة رسول الله ﷺ فقال: «يَا مَعْشَرَ القُرَّاءِ اسْتَقِيمُوا، فَإِنْ اسْتَقَمْتُم، فَقَدْ سَبَقْتُمْ سَبْقًا بَعِيدًا»، يعني: سبقتم في الخير، سبقتم في الدعوة، سبقتم في التأثير، «فَإِنْ أَخَذْتُمْ يَمِينًا وَشِمَالاً»، من جهة الشبهات، أو من جهة الشهوات، «فَقَدْ ضَلَلْتُمْ ضَلالاً بَعِيدًا»، وإذا ضل القراء، وضل العلماء، الشهوات، «فَقَدْ ضَلَلْتُمْ ضَلالاً بَعِيدًا»، وإذا ضل القراء، وضل العلماء، وضل طلبة العلم، وضل الدعاة، فإن الناس من باب أولى يضلون؛ لأن الناس إنما هم بمقدَّميهم وبمن يقتدون بهم.

وهذا الأثر هو كالتفسير لقول الله عَنْ: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ وَلَا تَنَّيِعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ [الانعام: ١٥٣]، وفيه من الفوائد:

أن القراء هم الصفوة، وفي ذلك كان اسم القراء يطلق على حفظة القرآن وعلى طلبة العلم، قال على ذلك كان اسم القراء يطلق على حفظة القرآن الأقرأ الأعلم، قال على الله على وإذا كان كذلك فإن القراء في كل زمن هم الأفقه وليسوا الأكثر قراءة، القراء هم الأفقه بكتاب الله على يعلمون حدود ما أنزل الله على رسوله على قد يكثر في زمن القراء الذين لا يعلمون، قراء يقرؤون القرآن، ويقرؤون السنة، ويقرؤون الكتب؛ ولكن لا يعلمون وليس عندهم علم؛ كما جاء عن ابن مسعود رفيه قال: «كَيْفَ بِكُمْ إِذَا كُثرُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري معلقاً في باب إمامة العبد والمولى (٢/ ١٨٤ فتح)، ومسلم (٦٧٣) من حديث أبي مسعود الأنصاري ﷺ.

# $\hat{\tilde{\mathbf{g}}}$ وَقَلَّ فَقَهَا ؤُكُمْ؟ $^{(1)}$ .

هذه فتنة عظيمة أن يكثر القراء، ويكثر المطَّلعون الذين يستدلون بالقرآن؛ يحفظون القرآن ويستدلون بالسنة، عندهم علم بكلام الناس وبما في الكتب لكنهم ليسوا بعلماء فقهاء، فهؤلاء لاشك يحدثون فتنة؛ لأنهم يضرون بالناس إذا قالوا ما لم يعلموا.

وإذا نظر الناظر اليوم في الأحوال وجد أن القراء كثروا والفقهاء قلّوا، الفقهاء على الحقيقة، الفقهاء بالله على بتوحيده، الفقهاء بالحلال والحرام، الفقهاء بالسنة قلّوا؛ ولذلك كثرت الأقوال الغريبة العجيبة التي تسمعها، فأصبح اليوم الصغير يسمع أكثر من قول، وكيف يوازن؟ وكيف يعرف أن هذا الأصح؟ هل كل أحد عنده من التقوى واليقين ما يتحرى فيه الصواب ولا يسأل إلا من يثق بعلمه ودينه؟ هذا قليل؛ لهذا إذا كثر القراء ولم يستقيموا على مقتضى العلم، واستعجلوا، فإنه يحدث من المفاسد ما الله به عليم.

لهذا صار من مسائل المنهج المهمة في الدعوة أن يُقام منهج العلم الصحيح ؛ لأن من وسائل البناء المهمة في الدعوة – سواء كان بناء الأفراد أو بناء الجماعات – أن يقوى بناء العلم ، كلما قوي بناء العلم على أصوله قوي بناء الدعوة والتأثير على الناس ، سواء كان التأثير بالفتوى أو بالمحاضرة أو بالدرس إلى آخره . أما إذا قل العلم وصار ضعيفاً فإن التأثير سوف يكون ضعيفاً ، وسيكون الناس حينئذٍ في أمر مريج وأقوال مختلفة ؛ كما هو ظاهر

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق (۱۱/ ۳۵۹)، وابن أبي شيبة (۳۷۱۵٦)، والدارمي (۱۸٦)، والحاكم في المستدرك (٤/ ٥٦٠)، والبيهقي في شعب الإيمان (٥/ ٣٦١).

في أزمنة مختلفة، بل وإلى يومنا هذا في عدد من بلاد المسلمين.

لهذا ينبغي على كل من طلب العلم أن يحرص على الاستقامة بمعناها الواسع، الاستقامة في سلوك منهج السلف الصالح، الاستقامة في حفظ اللسان وحفظ الجوارح؛ لأن العبد يُنْكب بفلتات لسانه، يُنكب عما يُعْرِض فيه عن بينة، يقول ما لا علم له به فيعاقبه الله على بأن لا يعلم مسألة أخرى، فيصبح في جهل بين فترة وأخرى؛ لهذا احرص يا طالب العلم، ويا معاشر القراء احرصوا على هذه الوصية بالاستقامة في كل المسائل، الاستقامة في أمور العلم، في أمور الصّلات لإخوانكم المؤمنين، في أمور الصّلات لإخوانكم المؤمنين، في أمور الدعوة، في أمور الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وجنبوا في أمور الدعوة، في أمور الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وجنبوا أنفسكم الهوى، وألزموا أنفسكم بالاستقامة على ما دل عليه الدليل يكن الأمر في المستقبل خيراً إلى خير. أما إذا عظم التفرق وضعفت الاستقامة من القراء بخصوصهم – وهم العلماء وطلبة العلم – وأهل القراءة بعمومها، فإنه يحصل من المفاسد بقدر ما خالفوا.

وهنا لفتة في كلام حذيفة كله في قوله: «فَإِنْ أَخَذْتُمْ يَمِينًا وَشِمَالًا» لأن الصراط واحد، والسالك فيه إذا أخذ يميناً أو شمالاً معناه خرج عن ذلك، خرج عن الصراط الواحد، خرج عن ذاك الطريق الواحد، فإن أخذ يميناً فلا بد أن يكون في هوى؛ لهذا فلا بد أن يكون في هوى؛ لهذا قال: «فَإِنْ أَخَذْتُمْ يَمِيناً وَشِمَالاً، فَقَدْ ضَللتُمْ ضَلالاً بَعِيدًاً»، وهذا فيه التحذير الشديد من الالتفات عن الطريق، والتزام المنهج الذي كان عليه السلف الصالح وينه وما دوّنوه في عقائدهم المباركة من العلم والهدى.

وَعَنْ مُحَمَّدِ بْنِ وَضَّاحٍ: أَنَّهُ كَانَ يَدْخُلُ الْمَسْجِدَ فَيَقِفُ عَلَى الْجِلَقِ فَيَقُولُ: فَذَكَرَهُ (١)، وَقَالَ: أَنْبَأَنَا سُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنَةَ، عَنْ مُجَالِدِ بْنِ سَعِيدٍ عَنْ عَامِرٍ الشَّعْبِيِّ، عَنْ مَسْرُوقٍ قَالَ: قَالَ عبد اللَّهِ مُجَالِدِ بْنِ سَعِيدٍ عَنْ عَامِرٍ الشَّعْبِيِّ، عَنْ مَسْرُوقٍ قَالَ: قَالَ عبد اللَّهِ - يَعْنِي ابْنُ مَسْعُودٍ - رَبُّ اللَّهِ اللَّهِ الْا وَالَّذِي بَعْدَهُ شَرَّ مِنْهُ، لا أَقُولُ: عَامٌ أَمْطَرُ مِنْ عَامٍ، ولا عَامٌ أَخْصَبُ مِنْ عَامٍ، ولا أَقُولُ: عَامٌ أَمْطَرُ مِنْ عَامٍ، ولا عَامٌ أَخْصَبُ مِنْ عَامٍ، ولا أَقِيرٌ خَيْرٌ مِنْ أَمِيرٍ، لَكِنْ ذَهَابُ عُلَمَائِكُمْ وَخِيَارِكُمْ، ثُمَّ يَحْدُثُ أَقْوَامٌ مِنْ أَمِيرٍ، لَكِنْ ذَهَابُ عُلَمَائِكُمْ وَخِيَارِكُمْ، ثُمَّ يَحْدُثُ أَقْوَامٌ يَقِيسُونَ الْأُمُورَ بَآرَائِهِمْ، فَيُهْدَمُ الْإِسْلَامُ وَيُثْلَمُ "(١).

## السرح:

قال بعدها كَلَهُ (وَعَنْ مُحَمَّدِ بْنِ وَضَّاحِ: أَنَّهُ كَانَ يَدْخُلُ الْمَسْجِدَ)، يعني: حذيفة وَلَيُّهُ، (فَيَقِفُ عَلَى الْجِلَقِ فَيَقُولُ: فَذَكَرَهُ) يعني يقول: (يَا مَعْشَرَ القُرَّاءِ..) إلى آخره، و (الجِلَقِ» هي حلق طلبة العلم، حلق دروس العلم، حلق القراء الذين يقرؤون القرآن، إلى آخره.

«وَقَالَ» يعني محمد بن وضَّاح في كتابه المعروف (البدع والنهي عنها)، «أَنْبَأَنَا سُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنَةَ، عَنْ مُجَالِدِ بْنِ سَعِيدٍ عَنْ عَامِرٍ الشَّعْبِيِّ، عَنْ مَسْرُوقٍ قَالَ: قَالَ عبد اللَّهِ - يَعْنِي ابْنُ مَسْعُودٍ - رَبُّ اللَّهِ عَامٌ إلا وَالَّذِي بَعْدَهُ شَرٌ

<sup>(</sup>١) انظر: البدع لابن وضاح (ص٢١).

<sup>(</sup>٢) انظر: البدع لابن وضاح (ص٦١، ٦٢).

والأثر أخرجه الدارمي (١٨٨)، والطبراني في الكبير (٨٥٥١)، والبيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (١/ ١٨٦)، وأبو عمرو الداني في السنن الواردة في الفتن (٣/ ٥١٧) وأبو عمرو الداني في السنن الواردة في الفتن (٣/ ٥١٧) وقال: وابن حزم في الإحكام (٨/ ٩٠٩)، وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد (١/ ١٨٠) وقال: «وفيه مجالد بن سعيد وقد اختلط». وانظر: كشف الخفاء للعجلوني (٢/ ١٦١).

مِنْهُ، لا أَقُولُ: عَامٌ أَمْطَرُ مِنْ عَامٍ، ولا عَامٌ أَخْصَبُ مِنْ عَامٍ، ولا أَمِيرٌ خَيْرٌ مِنْ أَمِيرٍ، لَكِنْ ذَهَابُ عُلَمَائِكُمْ وَجِيَارِكُمْ، ثُمَّ يَحْدُثُ أَقْوَامٌ يَقِيسُونَ الْأُمُورَ بآرَائِهِمْ؛ فَيُهْدَمُ الْإِسْلَامُ وَيُثْلَمُ».

هذا الأثر لابن مسعود ﴿ الذي قال فيه النبي ﷺ: ﴿ مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَقْرَأُ اللَّهُ الذي اللَّهُ الذي عَلَى اللَّهُ الذي اللهُ اللهُ

وهذا الإسناد: سفيان بن عيينة معروف من الأئمة، والشعبي معروف، ومسروق معروف، وعبد الله بن مسعود معروف، لكن مجالد بن سعيد ضعفه أهل الحديث، لكنه لم يتفرد بهذا، وقد رواه الدرامي من طريق مجالد أيضاً به، ولكن رواه آخرون مثل يعقوب بن شيبه، والطبراني، وغيرهم من الأئمة في كتب السنة، رووه بطرق أخرى مختلفة إما بنصه أو بمعناه، فهذا الأثر صحيح.

وطرفه الأول: «لَيْسَ عَامٌ إلا الَّذِي بَعْدَهُ شَرَّ مِنْهُ»، هذا ثابت عن النبي ﷺ، وذلك عند الترمذي بإسناد على شرط البخاري، أن أنس بن مالك ﷺ، قال: «مَا مِنْ عَامِ إلا الَّذِي بَعْدَهُ شَرَّ مِنْهُ حَتَّى تَلْقَوْا رَبَّكُمْ سَمِعْتُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في الكبرى (٥/ ٧١)، وأحمد في المسند (٧/ ٢٥، ٢٥، ٤٥٤) وأبو يعلى في مسنده (١/ ١٧٢، ١٧٣)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٣٠١٣٣)، والطبراني في الكبير (١/ ٢٥٤) من حديث عمر بن الكبير (١/ ٤٥٢) من حديث عمر بن الخطاب عليه.

وأخرجه البخاري في التاريخ الكبير (٦/ ٣٠٨)، وابن أبي شيبة (٣٠١٣٤) من حديث عمرو بن الحارث ﷺ.

هَذَا مِنْ نَبِيِّكُمْ ﷺ (۱)، ورواه البخاري في كتاب الفتن عن أنس ﷺ : «لاَ يَأْتِي عَلَيْكُمْ زَمَانٌ إلا الَّذِي بَعْدَهُ شَرُّ مِنْهُ حَتَّى تَلْقَوْا رَبَّكُمْ (۲)، إذاً طرفه الأول ثابت.

ومعنى قوله ذلك ما فسره ابن مسعود ﴿ وأحسن من فسر حديث الرسول ﷺ هم صحابته ﴿ الله أَقُولُ: عَامٌ أَمْطَرُ الرسول ﷺ هم صحابته ﴿ الله عَامٌ أَخْصَبُ مِنْ عَامٍ، ولا أَمِيرٌ خَيْرٌ مِنْ أَمِيرٍ، لَكِنْ ذَهَابُ مِنْ عَامٍ، ولا أَمِيرٌ خَيْرٌ مِنْ أَمِيرٍ، لَكِنْ ذَهَابُ عُلَمَائِكُمْ وَخِيَارِكُمْ، ثُمَّ يَحْدُثُ أَقْوَامٌ يَقِيسُونَ الْأُمُورَ بَارَائِهِمْ ؛ فَيُهْدَمُ الْإِسْلامُ وَيُثْلَمُ »، بأي شيء يُهدم الإسلام؟ الجواب: بنقص العلم وذهاب العلماء.

وبهذا التفسير نعود إلى قوله على الكيس عَامٌ إلا وَالَّذِي بَعْدَهُ شَرٌ مِنْهُ "، قالوا: وهنا إشكال أورده جمع من أهل العلم (٣)، وهو في قوله: «شَرٌ مِنْهُ»، قالوا: في زمن الحجاج بن يوسف ضعفت السنة، وصار الناس في هرج وعزف الناس عن العلم، فلما أتى عهد عمر بن عبد العزيز عَلَيْهُ خامس الخلفاء أحيى السنة، وكتب للناس في الأمصار أن يحيوا السنة وأن يعلموها الناس، فكيف إذاً يكون لا يأتي عام إلا والذي بعده شر منه؟ وكذلك في آخر الزمان يأتي المهدي ويأتي عيسى عليه ليحكم بين الناس، ويكون هذا أفضل من الذي قبله؟

وهذا الإشكال ذكره جمع من أهل العلم وهو إشكال وارد لكن الجواب عليه سهل، وذلك أن المقصود بالحديث الأغلب وليس المقصود الحصر

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٢٠٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٠٦٨).

<sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري (١٣/ ٢١)، وعمدة القاري (٢٤/ ١٨٥)، وفيض القدير (٥/ ٤٨٦).

المطلق الذي لا يخرج عنه شيء من الأفراد، فإذا حدث هذا من مئات السنين مرة أو مرتان أو ثلاث فإنه لا يخرم القاعدة؛ ولهذا الحسن لما قالوا له: إن عمر بن عبد العزيز كَلَّهُ أتى فنشر السنة، فكانت سنتاه خيراً من السنين التي قبله. قال الحسن البصري كَلَهُ: «لابد للناس من تنفيس»(١).

فلا يكون الأمر في شر مطبق لابد من تنفيس، وهذا معنى صحيح؛ لأنه لابد من تجديد؛ كما قال النبي ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ لِهَذِهِ الْأُمَّةِ عَلَى رَأْسِ كُلِّ البد من تجديد؛ كما قال النبي ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ لِهَذِهِ الْأُمَّةِ عَلَى رَأْسِ كُلِّ مِائَةِ سَنَةٍ مَنْ يُجَدِّدُ لَهَا دِينَهَا (٢) ، فإذا جاء عصر ظهر فيه العلم وتجدد الدين فلا يعني ذلك أن الحديث لا وجه له؛ لأن الحديث المراد به الغالب، فإن كان والأحاديث النبوية – وخاصة الأخبار – المقصود بها الغالب، فإن كان الغالب ظاهراً فلا يعارض الحديث ما ينافي الغالب إذا كان مرة أو مرتين.

قال بعض أهل العلم: إن هذا ليس المراد، ولكن المراد من الحديث أن العلماء وجماعتهم من كل زمان أكثر ممن بعده من الأزمنة.

وهذا المعنى صحيح، فإن الزمن الأول - زمن الصحابة راب العلماء فيه أكثر وأعلم وأفقه ممن بعدهم، ومن بعدهم أقل فقها وعلما وعدداً، ومن بعدهم كذلك، يعني: كلما كثر الزمن وبعد من عصر النبوة، قل عدد الصحابة راب ويأتي من أقل منهم علماً وفقهاً.

وظن الناس أنه كلما أكثر متكلمٌ من الكلام فهو أعلم ممن أَقَلَّ الكلام، وهذا من الخطأ ومن الفتن؛ لأنه ليس كل من أكثر الكلام كان أعلم ولكن

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ دمشق (١٢/ ١٧٥)، والبداية والنهاية (٩/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٢٩١)، والطبراني في الأوسط (٦/ ٣٤٢)، والحاكم في المستدرك (٢) أخرجه أبو داود (٦٨ ٥٦٧/٤) من حديث أبي هريرة رابع المستدرك

العلم فيما ينفع، فالصحابة رضي كلماتهم قليلة، وما أفتوا به كذلك تجد كلماتهم فيه قليلة، ولكنها هي الحق الصريح، وهي التي فيها المنفعة، وكثير من الإشكالات لا يحلها إلا كلام الصحابة وكلام السلف رضي المنفعة،

مثلاً: بعض الاصطلاحات لم تكن معروفة عندهم؛ كلفظ: «المخيط»، الذي أحدثه المتأخرون، قالوا: إن المحرم لا يلبس المخيط. وليس المقصود بالمخيط كل ما خيط. فالصحابة وشي لم يستعملوا مثل هذا اللفظ، إنما استعملوا الألفاظ الواردة في السنة، وكثير من المصطلحات التي وضعها المتأخرون لم تكن معروفة عندهم.

وقد حذر ابن مسعود ﴿ مِن الفتن، فقال: «كَيْفَ أَنْتُمْ إِذَا لَبِسَتْكُمْ فِتْنَةٌ يَهْرَمُ فيها الْكَبِيرُ، وَيَرَّخِذُهَا النَّاسُ سُنَّةً، فَإِذَا غُيِّرَتْ، قَالُوا: غُيِّرَتْ السُّنَّةُ. قَالُوا: وَمَتَى ذَلِكَ يَا أَبَا عبد الرَّحْمَنِ؟ قَالَ: إِذَا كَثُرَتْ قُرَّا وُكُمْ، وَقَلَّتْ فُقَهَا وُكُمْ (١٠).

وفي هذا الزمن كثر القراء، ولكن أين المحققون؟ ونخشى أن يأتي زمن لا نرى منهم أحداً، فإن الله ﷺ «يَقْبِضُ الْعِلْمَ بِقَبْضِ الْعُلَمَاءِ» (٢).

وقوله هنا: «ثُمَّ يَحْدُثُ أَقْوَامٌ يَقِيسُونَ الْأُمُورَ بِالرَائِهِمْ»، يعني: أن الجماعة الأولى كانت على شيء ثم جاء قوم يقيسون بآرائهم، إما في الاعتقاد، أو السلوك، أو غيرها، فبقدر هذا يهدم جزء من الإسلام، وفي هذا التحذير الشديد من البدعة، وفيه الترغيب في السنة، ولظهور هؤلاء أسباب منها:

\* قلة العلم.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۳۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٠٠)، ومسلم (٢٦٧٣) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ر

- \* وضعف الالتزام بالسنة.
  - \* وتحكيم العقول.

فكثير من الناس يريدون رفع راية الإسلام لكن بآرائهم، ولذلك تجدهم لا يجتمعون، لماذا؟ السبب في ذلك هو ما ذكره ابن مسعود، حيث قال: «ثُمَّ يَحُدُثُ أَقْوَامٌ يَقِيسُونَ الْأُمُورَ بآرَائِهِمْ؛ فَيُهْدَمُ الْإِسْلَامُ وَيُثْلَمُ»، فالمرجع إلى الآراء فيحدث الاختلاف، أما إذا كان المرجع إلى الكتاب والسنة وإلى الصحابة في لم يحدث اختلاف كبير، «وَلَنْ يَصْلِحَ آخِرُ هَذِهِ الْأُمَّةُ إلا بِمَا صَلَحَ بِهِ أَوْلُهَا»(١)، والله لن يمكن إلا لمن سلك سبيل النبي عَلَيْ والصحابة غير مبدلين، فلهذا لابد أن نعرف ما كان عليه السلف.

وهذا الأثر من ابن مسعود ﴿ فَيْهُ فيه فقه عظيم، فقه الصحابة ﴿ فَيْهُ فيما يصلح الناس، ويقيم الأمة على قوتها وعلى استقامتها وعلى هيبتها وعلى اجتماعها، قال ﴿ لَيْسَ عَامٌ إلا الَّذِي بَعْدَهُ شَرَّ مِنْهُ ، يعني: أنَّ كل عام يكون ما بعده شر منه، فهل هذا الشر يكون في معايش الناس، وفي أرزاقهم؟ هل يكون في مآكلهم وفي مساكنهم؟ هل يكون في دولهم وفي أمرائهم؟ ما فقه ابن مسعود ﴿ فَيْهُ لهذا الشر؟ قال: ﴿ لَا أَقُولُ » – هذا من التشويق – «عَامٌ أَمْظَرُ مِنْ عَامٍ »، يعني: لا أقول إن المطر سيقل، ﴿ وَلَا عَامٌ التشويق – «عَامٌ أَمْظَرُ مِنْ عَامٍ »، يعني: لا أقول إن المطر سيقل، ﴿ وَلَا عَامٌ التشويق – «عَامٌ أَمْظَرُ مِنْ عَامٍ »، يعني: لا أقول إن المطر سيقل، ﴿ وَلَا عَامٌ التشويق – «عَامٌ أَمْظَرُ مِنْ عَامٍ »، يعني: لا أقول إن المطر سيقل، ﴿ وَلَا عَامٌ اللهُ عَامٌ اللهُ وَلَا عَامٌ اللهُ عَامُ اللهُ عَامُ اللهُ عَامُ اللهُ عَامُ اللهُ عَامٌ اللهُ عَامٌ اللهُ عَامُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَامُ اللهُ عَلَا عَامُ اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا عَامُ اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَامُ اللهُ عَلَا عَلَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن عبد البر في التمهيد (۲۳/ ۱۰) من كلام الإمام مالك كله، انظر: تنقيح تحقيق أحاديث التعليق لابن عبد الهادي (۲/ ٤٢٣). وأخرج الخطيب البغدادي نحوه من كلام علي بن أبي طالب في في خطبة له، في موضح أوهام الجمع والتفريق (۱/ ۲۹۳)، قال: (إن هذا الأمر لا يصلح إلا بما صلح به أوله)، وعند ابن عساكر من كلام أبي بكر في تاريخ دمشق (٤٤/ ٢٥٦)، قال: (إن هذا الأمر الذي هو أملك بنا لا يصلح آخره إلا بما صلح به أوله).

إذاً الكلام على لزوم الصراط، وعلى نبذ التفرق في الدين، ولهذا قال: «لَكِنْ ذَهَابُ عُلَمَائِكُمْ وَخِيَارِكُمْ»، إذا ذهب العلماء الذين يقتفون السنة، ولا ينطقون عن هوى، ويبرئون ذمتهم، ولا يتوسعون في أمورهم في الفتوى ولا في أمور التوجيه ولا في أمور الإرشاد، إلى آخره، بل يلتزمون ما كان عليه الناس، فإن هؤلاء هم مصدر الخيرية. لكن ما سبب ضعف العلماء؟ الجواب: أنهم يزاحَمُون، قال: «ثُمَّ يَحْدُثُ أَقْوَامٌ يَقِيسُونَ الْأُمُورَ بارَائِهِمْ؛ فيهُدَمُ الْإِسْلامُ وَيُثْلَمُ»، يعني: أن العلماء لا بد أن يكونوا موجودين، لكن يُزاحمون بأقوام يقيسون الأمور بآرائهم، هذا أول ما حدث في زمن يزاحمون بأقوام عدثت بدعة الخوارج قاسوا الأمور، ثم حدثت بدعة المرجئة قاسوا الأمور، ثم أنى من يقيس الأمور في المرجئة قاسوا الأمور، والقدرية قاسوا الأمور، ثم أنى من يقيس الأمور في

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص١٣٨).

المسائل الفقهية أيضاً، فأخذ بالعقليات والأقيسة فقدمها على ما دل عليه الدليل، بعدم علمه تارة، ولتأويله تارة أخرى.

وظهور من يقيس الأمر برأيه، يُضعف - مهما كان - قوة أهل العلم، فيذهب العلماء والأخيار ذهاباً، هل هو بالموت فقط؟ أم أنه ذهاب بذهاب القوة، وذهاب التوجيه، وذهاب سماع الكلمة؟ هذا وهذا، فقد يكون بهذا وقد يكون بذاك. فالتابعون العلماء منهم كثير حفظوا لنا الدين، ولكن زاحمهم من قاسوا الأمور بآرائهم، فبقيت الفرق وبقيت الفتن ونشأت وازدادت، وهكذا في كل زمن يزاحم أهل العلم من يقيسوا الأمور بآرائهم.

ولهذا من المسائل العظيمة مما ابتُليت به هذه الأمة حدوث الرأي وقياس الأمور بآرائهم، وأعظم ذلك في مسائل التوحيد والعقيدة، فما عُبدت الأوثان وعُبدت القبور إلا بالأقيسة، قالوا: هذا رجل صالح، هذا النبي له المقام الأعظم عند الله عنه وهو حي لم يمت لأنه أكمل من الشهداء، هذه الأقيسة تبدأ شيئاً فشيئاً، فإذا سألنا أو استشفعنا به فهو حي يبلغه الكلام، إلى آخره مما في كتب الخرافيين بعامة.

كذلك مسائل التوحيد في الصفات، أتى من قاس الأمر برأيه فنفى طائفة من الصفات وجعلوا معارضة الدليل بالعقل بأن يُقضى بالعقل على الدليل، حتى قال قائلهم: (إن العقل هو القاضي المحكم والشرع هو الشاهد المعدل). كما ذكرها بعض من كتب في أصول الفقه من المشاهير (١). يعنى: جعل الشرع شاهداً عدلاً، لكن القاضي الذي يفصل ويحكم وينفذ

<sup>(</sup>۱) قال أبو حامد الغزالي في فاتحة كتابه المستصفى (ص٣): «فقد تناطق قاضي العقل، وهو الحاكم الذي لا يعزل ولا يبدل، وشاهد الشرع، وهو الشاهد المزكى المعدل، بأن الدنيا دار غرور لا دار سرور ..». . ا.ه.

حكمه من هو؟ هو العقل، وهذا من قياس الأمور بالآراء وبالعقول. وهكذا في مسائل العبادات، وفي مسائل المعاملات، وفي مسائل كثيرة، ما ضرَّا الأمة مثلما ضرها أصحاب الاجتهادات الذين قاسوا الأمور بآرائهم، ولم تحدث فتنة في الأمة من أول يوم حدثت فيه الفتن إلى زمننا هذا إلا بالاجتهادات والأقيسة الباطلة التي لم تُلتزم فيها السنة، ولم يُلتزم فيها المنهج الأول، فيظن الظان أن اجتهاده صحيح، وأنه أنزه وأطوع لله على وليس الأمر كذلك، وما قُتل عثمان إلا بالتأويل وبقياس الأمور، وما قُتل علي ظليه المناح وادعاء أشياء.

لهذا وصية ابن مسعود على هذه وصية عظيمة، وبيان شاف كاف لو كانت الأمة تعقل، قال: «لَيْسَ عَامٌ إلا الَّذِي بَعْدَهُ شَرُّ مِنْهُ»، ما سبب كثرة هذا الشر وأن ما قبله يكون أسلم؟ قال: «لَكِنْ ذَهَابُ عُلَمَائِكُمْ وَخِيَارِكُمْ»، فذا الشر وأن ما قبله يكون أسلم؟ قال: «لَكِنْ ذَهَابُ عُلَمَائِكُمْ وَخِيَارِكُمْ»، ذهابهم جميعاً، أو أنهم يقلون ويزاحمون، «ثُمَّ يَحْدُثُ أَقْوَامٌ يَقِيسُونَ اللهُمُورَ بِالرَائِهِمْ؛ فَيُهْدَمُ الْإِسْلامُ وَيُثْلَمُ»، وهذا الذي وقع، فهدم الإسلام في أزمنة كثيرة، وثُلم في أزمنة أخرى، وصار من المفاسد من الذين قاسوا الأمور بآرائهم ما حصل من المفاسد والله المستعان.

هذه خاتمة هذا الباب وهو باب عظيم في بيان وجوب الدخول في الإسلام، وهذه الأحاديث والآثار التي مرت معنا وقبلها الآيات، هذه كلها تفسير للإسلام الذي يجب الدخول فيه؛ يعني تفسير إجمالي من جهة المنهج لا من جهة التفصيل؛ ولهذا لما ذكر كَلَّهُ تلك الجمل العامة والقواعد الكلية في وجوب الدخول في الإسلام ومعنى ذلك، أتبعه بـ (بَابُ: تَفْسِيرُ الْإِسْلَامِ) الذي أوضح فيه تفاصيل الإسلام الذي أمر الله على به.

#### بَابُ: تَفْسِيرِ الْإِسْلَامِ

#### السرح:

قال كَنَهُ: (بَابُ: تَفْسِيرِ الْإِسْلَامِ) بعد أن بين فضل الإسلام، وبين وجوب الدخول في الإسلام، والأصول العامة لالتزام الإسلام، وما يجب الدخول فيه من حيث القواعد الكلية التي تشمل الاتباع والتلقي، ومفارقة أهل الجاهلية، والاستقامة، إلى غير ذلك، فسَّر الإسلام تفسيراً تفصيلياً.

ذكر الشيخ عَنَهُ في هذا الباب آية وعدداً من الأحاديث تفسر الإسلام، ولا شك أن تفسير الإسلام إنما يجب أن يؤخذ من الكتاب والسنة؛ لأن القاعدة المقررة هي: أن الألفاظ التي جاءت بها الشريعة لا يجوز لأحد أن يفسرها، أو يجعل لها حدوداً، أو يجعل لها تعاريف، ما لم يدل على تلك التعاريف أو الحدود أو التفاسير الكتابُ والسنة؛ لأن تلك الألفاظ أتى بها الشرع، فالذي يفسرها هو الشرع، يعني: يفسرها الله على بما جاء في كتابه، أو يفسرها النبي على فيما ذكر من سنته، وهذا عام في تفسير الإسلام وتفسير الإيمان، وتفسير الإحسان، وغير ذلك من الألفاظ التي جاءت في الشرع.

وهذه الأسماء يسميها بعض علماء اللغة: الأسباب الإسلامية (١)،

<sup>(</sup>۱) قال السيوطي في المزهر في علوم اللغة (۱/ ٢٣٥): «قال ابن فارس في فقه اللغة – باب الأسباب الإسلامية: كانت العرب في جاهليتها على إرث من إرث آبائهم في لغاتهم وآدابهم ونسائكهم وقرابينهم، فلما جاء الله تعالى بالإسلام حالت أحوال، ونُسخت ديانات، وأُبطلت أمور، ونُقلت من اللغة ألفاظ من مواضع إلى مواضع أخر، بزيادات زيدت، وشرائع شُرعت، وشرائط شُرطت، فعفى الآخر الأول» ا.ه.

يعني: الكلمات التي جاءت بعد الإسلام وصار لها معنى خاص، ولاشك أن هناك ارتباطاً بين معناها في اللغة ومعناها في الشرع، ولكن هذا لا يعني أن معناها في اللغة هو معناها في الشرع؛ ولهذا لا يسوغ تفسير الإسلام بما دل عليه في اللغة فقط؛ كما أنه لا يسوغ تفسير الإيمان بما دل عليه في اللغة فقط، وكذلك الإحسان، وغير ذلك من الألفاظ.

واللغة قد تدل على المعنى، أو تدل على بعض المعنى، يعني: أن هناك ألفاظاً أتى بها الشرع ولم ينقلها من المعنى اللغوي إلى المعنى الشرعي، بل معناها في اللغة هو معناه في الشرع، وهناك ألفاظٌ أُخر أتى الشرع بنقلها إلى معنى أخص، ومن ذلك الإسلام، والإيمان، والإحسان، والصلاة، والزكاة، والصوم، ونحو ذلك من الألفاظ.

والإسلام في اللغة (١): فِعْلُ: أسلم يُسلم، أسلم يعني دخل في السلم، أو دخل في اللغة: أَرْبَعَ إذا دخل في أو دخل في الإسلام. كما يقال مثلاً - يعني في اللغة: أَرْبَعَ إذا دخل في الربيع، أَنْجَدَ إذا دخل أو أتى نجداً، أَتْهَمَ إذا أتى تهامة (٢)، وهكذا، فأسلم

<sup>(</sup>۱) قال المروزي في تعظيم قدر الصلاة (۲/ ٦٩٥)، وابن منده في الإيمان (١/ ٣٤٧): (وأصل (الإسلام في اللغة هو الخضوع) ا.ه. وقال الطبري في تفسيره (١/ ٤٩٣): (وأصل الإسلام الاستسلام؛ لأنه من استسلمت لأمره وهو الخضوع لأمره) ا.ه. وقال الحافظ في الفتح (٨/ ٢٥٩): (الإسلام في اللغة الانقياد) ا.ه.، وانظر: عمدة القاري (١/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) قال الطبري في تفسيره (٣/ ٢١٢): (وَكَذَلِكَ الْإِسْلَامُ، وَهُوَ الْاِنْقِيَادُ بِالتَّذَلُّلِ وَالْخُشُوعِ، وَالْفِعْلُ مِنْهُ أَسْلَمَ، بِمَعْنَى: دَخَلَ فِي السَّلْمِ، كَمَا يُقَالُ: أَقْحَطَ الْقَوْمُ: إِذَا دَخَلُوا فِي الْقَحْطِ، وَأَرْبَعُوا: إِذَا دَخَلُوا فِي الرَّبِيعِ، فَكَذَلِكَ أَسْلَمُوا: إِذَا دَخَلُوا فِي السِّلْمِ، وَهُوَ الْإِنْقِيَادُ بِالْخُضُوعِ وَتَرْكُ الْمُمَانَعَةِ) ا. هـ.

يعني دخل في السِلْم، والمسلم هو من أسلم لأنه رغب السلامة، وكل مسلم إذ التزم أو طبق الإسلام أو فعل أو اعتقد أصول الإسلام - يعني أصول الإسلام الخمسة وأركان الإيمان - فإنه حينئذ يكون قد أسلم وجهه لله عني: أنه لم يتبع الهوى بل لزم الاستسلام لله عني، وهذا التفسير يأتى في بيان الآية والأحاديث الواردة.

أما في الشرع: فالإسلام ليس هو دخولاً في السّلم، ولكن أسلم يعني دخل في الإسلام الخاص الذي له صفاته وأركانه، . . إلى آخره، فقد يدخل في السّلم لكن لا يقال له مسلم، ويدخل في السّلم يعني في طلب السلام، وهذا اللفَظ كان شائعاً في اللغة من قبل، وهو من الألفاظ الكثيرة التي نُقلت من معناها اللغوي إلى معنى شرعي اصطلاحي، مثل الصلاة، والإيمان، والزكاة، إلى غير ذلك، أما الإسلام في الشرع فقد بينته الآيات والأحاديث التي سيأتي بيانها – إن شاء الله –.

CARC CARC CARC

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجَهِىَ لِلَّهِ وَمَنِ ٱتَّبَعَنَّ ﴾ [آل عمران: ٢٠] الآية.

# الـشـرح:

هذه الآية في سورة آل عمران، هي محاجة النصارى من أهل نجران الذين قدموا على النبي ﷺ لمحاجته في مسائل، فلما حاجوه بيّن الله ﷺ أن الدين عنده هو الإسلام، فقال: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْدَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩].

ثم قال بعدها: ﴿ فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَتُ وَجَهِى لِلّهِ وَمَنِ اتَّبَعَنَ ﴾ يعني: إن حاجوك في حاجوك في هذا الإسلام الذي لا يرضى الله على غيره ديناً ، وحاجوك في قبول ما هم عليه من الدين المحرَّف بعبادة عيسى واعتقاد أنه ابن لله على ، فقل معلناً لهم: ﴿ أَسَلَتُ وَجَهِى لِلّهِ وَمَنِ اتَّبَعَنِ ﴾ يعني: دخلت في الإسلام الذي وصفتُ لكم أنا ومن اتبعني ، و﴿ أأسلمت ﴾ يعني: دخلت في الإسلام ورضيت الإسلام ، وعبَّر هنا بالوجه في قوله: ﴿ أَسَلَتُ وَجَهِى ﴾ ؛ لأن الوجه هو أشرف الأعضاء ، والعرب تطلق الوجه وتريد جميع الجوارح وجميع الأعضاء في الإنسان ، فإذا قال: ﴿ أَسَلَتُ وَجَهِى ﴾ يكون المراد هنا: أسلمت الوجه والقلب والجوارح والإرادة والقصد لله على وحده ، ومن اتبعني كذلك الوجه الملم.

فإذًا يكون هنا مطلق الوجه لشرفه، والمراد إسلام جميع الأعضاء والإيرادات والقلب إلى آخره؛ ولهذا في غير ما آية في القرآن ذُكر إسلام الوجه لله، وأثني على من يسلم وجهه لله وهو محسن؛ كقوله على: ﴿ بَكَ مَنْ أَسُلَمَ وَجُهَهُم لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٢]، وقوله على: ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُم لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٢]، وقوله على: ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُم إِلَى الله وهُو

مُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْمُرْوَةِ ٱلْوَثْقَلِّ ﴾ [لفمان: ٢٢]، وقوله ﷺ: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِللّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَٱتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ۗ وَٱتَّخَذَ ٱللّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﷺ النساء: ١٢٥]، وغير ذلك من الآيات.

والتعبير بإسلام الوجه لله على فيه فائدة أن من أسلم الوجه فإنه لا يلتفت عمن توجه إليه أي التفات؛ لأن الوجه هو محل التركيز ومحل الآلات ومحل الحواس، فإذا أسلم الوجه وتوجه به فإنه لا يلتفت ببدنه ولا بقلبه ولا بإرادته وقصده عن الله على .

فإذًا في قوله على: ﴿ فَقُلَ آسَلَمْتُ وَجَهِىَ لِلَّهِ ﴾ ، فيه أعظم الاستسلام لله على استسلام الوجه توجهاً وانقياداً وطاعة ، واستسلام الجوارح في استعمالها فيما أمر الله على به ، واستسلام القلب في القصد والإرادة وأن لا يكتفت عن الإخلاص وعن طلب الله على أي التفات .

قال: ﴿وَمَنِ اتَّبَعَنِ ﴾ أي: من اتبعني، سواء كانوا من الصحابة، أو ممن جاء بعدهم إلى قيام الساعة، فإنهم أيضاً أسلموا وجوههم وجميع جوارحهم، وأسلموا قلوبهم لله ﷺ، فلا يلتفتون عن الله ﷺ إلى غيره، بل اجتمعت قلوبهم وجوارحهم ووجوههم على الله ﷺ.

وهذا فيه ثبات من اتبعه على ما كان عليه ﷺ، وهذه الآية هي كقوله ﷺ : وهذا فيه ثبات من اتبعه على ما كان عليه ﷺ ، وهذه الآية هي كقوله ﷺ أَنَا مِنَ اللّهِ وَمَا اللّهُ وَمَا أَنَا مِنَ اللّهِ وَمَا اللّهُ وَمِنَ اللّهُ وَمِنَ اللّهُ مَا كَانَ عَلَيْهُ وَعَدَمُ اللّهُ فِي العقائد وفي العقائد وفي العبادات.

وفي الآية أيضا من الفوائد ما يتصل بقوله على في الحديث الذي قبل: «وَمُبْتَغِ فِي الْإِسْلامِ سُنَّةَ الْجَاهِليَّةِ»، أنه أعلن للنصارى إعلاناً ظاهراً بيناً بعد محاجتهم له أنه أسلم وجهه لله، وأنه لا يطيعهم في شيء من الأمر، فأعلن لهم ذلك، فعلموا أنه ثابت على ما قال، حتى وصل بهم الأمر في آخره إلى الدعوة إلى المباهلة (١)؛ كما هو معلوم في سورة آل عمران.

<sup>(</sup>۱) انظر: قصة المباهلة وتفسيرها في تفسير ابن كثير (۱/٣٦٩) عند قوله تعالى: ﴿ فَمَنَ عَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْمِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَكُمْ وَلِسَاءَكُمْ وَلِسَاءَكُمْ وَالْفُسَنَا وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلَ فَنَجْعَلَ لَقَنتَ اللّهِ عَلَى ٱلصّالِينِ ﴿ ١٤٢٠]. وروى القصة مختصرة البخاري (٤٣٨٠)، ومسلم (٢٤٢٠) من حديث حذيفة عليه. وانظر: سيرة ابن هشام (٢٤٢٠).

وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ عُمَرِ بْنِ الخَطَّابِ ﴿ اللهِ عَنْ عُمَرِ بْنِ الخَطَّابِ ﴿ اللهِ عَنْ عُمَرِ بْنِ الخَطَّابِ ﴿ اللهُ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ ، وَتُقِيمَ الصَّلاةَ، وَتُوْتِيَ الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ البَيْتَ إِنْ اسْتَطَعْتَ السَّلاةَ، وَتُصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ البَيْتَ إِنْ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا » (۱).

## السرح:

وقوله: (وَفِي الصَّحِيحِ) يعني في صحيح مسلم، وهذا قطعة من حديث جبريل المعروف، وهو في الصحيحين من حديث ابن عمر رها الله الخو وهو أبني الإسلام على خَمْسِ: شَهَادَةِ أَنْ لا إِلهَ إلا الله، وَأَنَّ مُحَمَدَا رَسُولُ الله، وَإِقَامِ الصَّلاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَحَجِّ البَيْتِ، وَصَوْمٍ رَمَضَانَ (٢٠).

بيّن في هذا الحديث أركان الإسلام، والإسلام لا يصح إلا بشيئين:

- \* عقيدة باطنة.
- \* وعمل ظاهر.

كذلك الإيمان لا يصح إلا:

- \* بعقيدة باطنة.
- \* وعمل ظاهر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۸) من حديث عمر بن الخطاب رهيه؛ كما أخرج نحوه البخاري (۱۰ ، ٤٧٧٧)، ومسلم (۹، ،۱) من حديث أبي هريرة رهيه ، بلفظ: «الإِسْلاَمُ أَنْ تَعْبُدُ اللَّهَ وَلاَ تُشْرِكَ بِهِ، وَتُقِيمَ الصَّلاَةَ، وَتُؤدِّى الزَّكَاةَ الْمَفْرُوضَةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٨، ٤٥١٥)، ومسلم (١٦)، من حديث ابن عمر راللها.

ولهذا قال من قال من أهل العلم: إن الإسلام والإيمان واحد (١)؛ يعني إذا تفرقا أو مطلقاً؛ لأن كلا منهما يحتاج إلى اعتقاد باطن وإلى عمل ظاهر، فلا يصح إسلام أحد إلا بإيمان، كما أنه لا يصح إيمان أحد إلا بإسلام، فلا يتصور انفكاك بين الإسلام والإيمان بأنه يوجد مسلم لا إيمان معه البتة، أو يوجد مؤمن لا إسلام معه البتة، هذا لا يتصور، وليس بموجود في الحقيقة، وإنما يطلق الإسلام ويراد به الظاهر والباطن، ويطلق الإيمان ويراد به الظاهر وأشهر، والإيمان في الناطن أظهر وأشهر، والإيمان في الباطن أظهر وأشهر، وكل منهما يشمل على شيئين كركنين فيه:

\* فالإسلام: العقيدة ركن فيه، والعمل ركن فيه.

\* والإيمان: العقائد الباطنة ركن فيه، والعمل أيضا ركن فيه.

وهذا الحديث دل على تفسير الإسلام بالعقيدة وبأركان الإسلام الأربعة ؛ كما هو معروف في تفصيله في موضعه ، فقال : «الْإِسْلامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِلهَ إلا اللهُ ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ » ، الشهادتان هما الركن الأعظم من أركان الإسلام ؛ لأنه بهما يدخل في الإسلام وهي الفارقة بين المسلم وبين غيره .

قال: «الإِسْلامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِلهَ إلا اللهُ»، «لَا إِلهَ إلا اللهُ»، هذه معناها: لا معبود عُبِد فإنما عُبد بغير الحق، عُبد بالباطل، عُبد بالبغي، عُبد بالظلم، وهذه الشهادة تشهدها.

<sup>(</sup>۱) ممن قال بهذا محمد بن نصر المروزي، انظر: كتاب الإيمان الكبير لشيخ الإسلام ابن تيمية كله من مجموع الفتاوى (۷/ ۳۰۹)، وانظر ما سيأتي (ص۲۰۸). وانظر أيضاً: فتح الباري (۱/ ۱۱۹)، وعمدة القاري (۱/ ۱۹۲، ۲۹۰)، وجامع العلوم والحكم (۱/ ۲۹).

ومعنى الشهادة:

- أن تعتقد أولاً .
- \* ثم تتكلم به ثانياً.
- \* ثم تُعْلم به غيرك ثالثاً.

ولا يُعذر أحد إلا المُكره أو المُستخفي بدينه في إلا يجمع هذه الثلاث، لا بد أن يعتقد التوحيد، وأن يتكلم به نطقا - يعني بالشهادتين - وأن يُعلم غيره بما دلت عليه هذه الشهادة أنه يعتقد ذلك، ويُبطل عبادة المعبودات المختلفة.

لهذا دارت تفاسير السلف في الشهادة على هذه المعاني الثلاثة (١): الاعتقاد والعلم، ثم النطق بها والقول، ثم إعلام الغير والإخبار بذلك؛

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (۱۱۸/۱٤، ۱۹۹)، ومدارج السالكين (۳/ ٤٥٠، ٤٥١)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (ص۸۹، ۹۰)، قال ابن القيم تَشَهْ: (فَتَضَمَّنَتْ هَذِهِ الْآيَةُ: أَجَلَّ شَهَادَةٍ، وَأَعْظَمَهَا، وَأَعْدَلَهَا، وَأَصْدَقَهَا، مِنْ أَجَلِّ شَاهِدٍ، بِأَجَلِّ مَشْهُودٍ بِهِ، وَعِبَارَاتُ السَّلَفِ فِي (شَهِدَ) تَدُورُ عَلَى الْحُكْمِ وَالْقَضَاءِ، وَالْإِعْلَامِ وَالْبَيَانِ، وَالْإِخْبَارِ، وَالْإِخْبَارِ، وَالْإِخْبَارِ، وَالْإِخْبَارِ، وَقَالَ مُجَاهِدٌ: حَكَمَ، وَقَضَى، وَقَالَ الزَّجَّاجُ: بَيَّنَ، وَقَالَتْ طَائِفَةٌ: أَعْلَمَ وَأَخْبَرَ، وَهَذِهِ الْأَقْوَالُ كُلُّهَا حَتَّ لَا تَنَافِيَ بَيْنَهَا فَإِنَّ الشَّهَادَة تَتَضَمَّنُ كَلَامَ الشَّاهِدِ وَخَبَرَهُ، وَقَوْلَهُ، وَتَوْلَهُ، وَتَوَمَّمَ مُن إِعْلَامَهُ، وَإِخْبَارَهُ وَبَيَانَهُ، فَلَهَا أَرْبَعُ مَرَاتِبَ:

فَأَوَّلُ مَرَاتِبِهَا: عِلْمٌ، وَمَعْرِفَةٌ، وَاعْتِقَادٌ لِصَّحَّةِ الْمَشْهُودِ بِهِ، وَثُبُوتِهِ.

وَثَانِيهَا: تَكَلُّمُهُ بِذَلِكَ، وَنُطْقُهُ بِهِ، وَإِنْ لَمْ يُعْلِمْ بِهِ غَيْرَهُ، بَلْ يَتَكَلَّمُ بِهِ مَعَ نَفْسِهِ وَيَذْكُرُهَا، وَيَنْطِقُ بِهَا أَوْ يَكْتُبُهَا.

وَثَالِثُهَا : أَنْ يُعْلِمَ غَيْرَهُ بِمَا شَهِدَ بِهِ، وَيُخْبِرَهُ بِهِ، وَيُبَيِّنَهُ لَهُ.

وَرَابِعُهَا: أَنْ يُلْزِمَهُ بِمَضْمُونِهَا وَيَأْمُرَهُ بِهِ.

كما فسروها عند قوله ﷺ: ﴿شَهِـدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ قَايِمًا بِٱلْقِسْطِ ﴾ [آل عمران: ١٨]، وفي غيرها من الآيات كقوله: ﴿إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [الزخرف: ٨٦].

«لَا إِلهَ إِلا اللهُ» تفسيرها هو تفسير الإسلام، وهو أنها راجعة إلى العبادة إبطال عبادة المعبودات المختلفة؛ لأن الإله معناها المعبود، فهي فعال بمعنى مفعول، (لَا إِلهَ إلا اللهُ)، يعني: لا معبود بحق إلاالله (۱).

وطائفة من الناس يفسرون الإله بالخالق الرازق، وهذا تفسير للألوهية بالربوبية (٢)، وهو باطل، كما عليه طوائف في هذه الأمة من أرباب الفرق جميعاً؛ كالمعتزلة والأشاعرة والماتريدية والرافضة، وجماعة كثيرة من الفرق يفسرون الألوهية بالربوبية، وهذا باطل لأن معنى الإله المعبود، كما قال على سورة الأعراف [آية: ١٢٧] في قراءة ابن عباس على مثلاً: ﴿وَيَذَرَكَ

فَشَهَادَةُ اللَّهِ سُبْحَانَهُ لِنَفْسِهِ بِالْوَحْدَانِيَّةِ، وَالْقِيَامِ بِالْقِسْطِ: تَضَمَّنَتْ هَذِهِ الْمَرَاتِبَ الْأَرْبَعَةَ:
 عِلْمَ اللَّهِ سُبْحَانَهُ بِذَلِكَ، وَتَكَلُّمَهُ بِهِ، وَإِعْلَامَهُ، وَإِخْبَارَهُ لِخَلْقِهِ بِهِ، وَأَمْرَهُمْ وَإِلْزَامَهُمْ
 به). ا. ه.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۷/ ۳۰۸)، وتفسير ابن كثير (٤/ ٥٦١)، وفيض القدير للمناوي (١/ ٧٧١)، وتفسير (١/ ٧٧١)، وتفسير الجلالين (١/ ٥٦١)، وفتح القدير للشوكاني (١/ ٢٧١)، وتفسير السعدي (١/ ١١٠).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَنْشُه مجموع الفتاوى (٣/ ١٠١): (وَلَيْسَ الْمُرَادُ (بِالْإِلَهِ) هُوَ الْقَادِرُ عَلَى الْاخْتِرَاعِ كَمَا ظَنَّهُ مَنْ ظَنَّهُ مِنْ أَئِمَّةِ الْمُتَكَلِّمِينَ حَيْثُ ظَنُّوا أَنَّ الْإِلَهِيَّةَ هِيَ الْقُدْرَةُ عَلَى الْاخْتِرَاعِ دُونَ غَيْرِهِ وَأَنَّ مَنْ أَقَرَّ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى الْاخْتِرَاعِ دُونَ غَيْرِهِ وَأَنَّ مَنْ أَقَرَّ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى الْاخْتِرَاعِ دُونَ غَيْرِهِ وَأَنَّ مَنْ أَقَرَّ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى الْاخْتِرَاعِ دُونَ غَيْرِهِ وَأَنَّ مَنْ أَقَرَّ بِأَنَّ اللَّهَ هُو الْقَادِرُ عَلَى الْاخْتِرَاعِ دُونَ عَيْرِهِ وَأَنَّ مَنْ أَقَرَّ بِأَنَّ اللَّهُ هُو الْقَادِرُ عَلَى الْاخْتِرَاعِ دُونَ عَيْرِهِ فَقَادُ مَنْ اللَّهُ الْمَعْنَى مَأْلُوهِ . . . ) . ا . هـ .

يعني: من عبادتي، فالتأله أله، يأله، إلهة، العرب لا تعرف منها إلا أنه عبد، حتى إن بعضهم قال: الهمزة في (أله) أصلها واو، وهي مِنْ (وَلهَ)؛ لأنه عبد متولها متيماً من الوله والمحبة الذي هو شدة المحبة، فلذلك دورانها لغة وشرعاً يدل على بطلان قول أهل الفرق جميعاً ومن نحا نحوهم من المفسرين ممن فسر الألوهية بالربوبية؛ ولذلك كان من أعظم ما بَيّنه الإمام محمد بن عبد الوهاب عَنْهُ في العلم أنه صحح الفهم لمعنى الإله والفرق بين الألوهية والربوبية، وأثار كلام السلف في هذه المسألة وكلام العلماء في أن الإله غير الرب، وأن الرب يُطلق ويراد به السيد المتصرف.

وسُئل مرة كَلَله: هل الربوبية غير الألوهية مطلقاً؟ وهل الرب لا يطلق ويراد به الإله؟ فأجاب الإمام كَلَله - وهي مدونة في أجوبته المعروفة (٢)-، أجاب: بأن الألوهية والربوبية، والإله والرب، من الألفاظ التي إذا اجتمعت افترقت وإذا افترقت اجتمعت.

فقد يُطلق الرب وحده ويعني به الإله كقوله ﷺ مثلا: «... فَيَأْتِيهِ مَلَكَانِ، فَيُجْلِسَانِهِ، فَيَقُولاً نِلَهُ: مَنْ رَبُّكَ؟... »(٣)، يعنى من معبودك؟ لأن الابتلاء

<sup>(</sup>١) هو رؤبة بن العجاج، انظر: تفسير الطبري (١/ ٥٤)، وتفسير ابن كثير (١/ ٢٠).

 <sup>(</sup>۲) انظر: مؤلفات الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب كلله في العقيدة (ص١٧)،
 والدرر السنية (١/ ٦٨)، والرسائل الشخصية . الرسالة الثانية (ص١٧).

 <sup>(</sup>٣) كما ورد في حديث البراء بن عازب رقطته في فتنة القبر، الذي رواه أبو داود (٤٧٥٣)،
 وأحمد (٤/ ٢٨٧، ٢٩٥، ٢٩٦)، وابن أبي شيبة (٣/ ٥٤)، والحاكم (٩٣/١)،

لم يقع في الربوبية، وكذلك في قوله ﷺ: ﴿ أَتَّكَذُوۤا أَخْبَارَهُمْ وَرُهۡبَنَهُمْ أَرُبَابًا مِّن دُوبِ ٱللَّهِ وَلَهُ ﷺ قال: أَرْبَابًا مِّن دُوبِ ٱللَّهِ مَن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ فَتُحِلُّونَهُ، وَيُحَرِّمُونَ مَا إِنَّا لَسْنَا نَعْبُدُهُمْ. قَالَ ﷺ: ﴿ أَلَيْسَ يُحِلُّونَ مَا حَرَّمَ اللّهُ فَتُحِلُّونَهُ، وَيُحَرِّمُونَ مَا أَحَلَّ اللّهُ فَتُحِلِّمُونَهُ ؟ قَالَ: بَلَى . قَالَ: فَتِلْكَ عِبَادَتُهُمْ ﴾ (١) .

فقوله: "فَتِلْكَ عِبَادَتُهُمْ"، فصار تفسير الربوبية بالعبودية، وكذلك في قوله وَهُ وَلا يَأْمُرُكُمْ أَن تَنَجْدُوا اللّكَتِكَة وَالنّبِيْنَ أَرْبَابًا أَيَأْمُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذَ أَن مَنْ لِمُونَ فَهُ وَلا يَأْمُرُكُمْ أَن تَنْجِذُوا اللّهَ عَني أنه يريد أن لفظ الرب النّم مُسلِمُون فَهُ الإله كلفظ الإسلام والإيمان إذا اجتمعت افترقت وإذا افترقت اجتمعت، لكن يكون دلالة أحدهما - يعني الرب على الإله - إما دلالة بالتضمن أو دلالة باللزوم، يعني: أن الربوبية تشتمل الألوهية، أو أنه يلزم من كونه ربا أن يكون معبوداً، ومن كونه إلها أن يكون رباً، يعني: كيف يعبد الناس من ليس برب؟ ومن ليس بخالق؟ ومن ليس برازق؟ قال وَ قَالَ اللهُ اللهُ اللهُ يَخْلُقُونَ فَهُ إِللهُ وَمِن ليس برازق؟ قال اللهُ اللهُ يَخْلُقُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أن من لا يخلق لا يستحق العبادة.

ولذلك من تفاسير المتكلمين بالإله أنهم قالوا: الإله هو القادر على الاختراع - يعني الخالق-، هذا باطل.

ومن كلام الأشاعرة في كلامهم المعروف أنهم قالوا: إن الإله هو المستغني عما سواه، المفتقر إليه كل ما عداه. حتى قال السنوسي في

والبيهقي في الشعب (١/ ٣٥٦)، وفي إثبات عذاب القبر (ص٢٠)، وغيرهم. وهو
 حديث طويل في كيفية قبض الروح، وسؤال الميت في قبره، وأحوال من نعيم القبر.
 أخرجه الترمذي بنحو هذا اللفظ (٣٠٩٥).

أم البراهين (١) المشهورة من عقائدهم قال: فمعنى لا إله إلا الله: لامستغنياً عما سواه ولا مفتقراً إليه كل ما عداه إلا الله (٢). وهذا يُقرّ به أبو جهل ويقر به أبو لهب أنه لا أحد يستغني عما سواه إلا الله هو المتوحد بالاستغناء، وهو المتوحد في افتقار كل شيء إليه على، هذا يقرّ بها مشركو العرب، ويقر بها كل من ليس بملحد؛ لأن الله هو الغني الأعظم وهو القوي القوة العظمى. وهذا من البلاء الذي مشى على كثير من المفسرين وكثير من شرّاح الحديث، حتى أصبحوا يفسرون الألوهية بالربوبية فحدث انحراف كبير.

قال: «الإِسْلامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِلهَ إلا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ»، هذا تفسير للإسلام بركنه الأول، «وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ»؛ يعني أن تشهد اعتقاداً وتنطق وتُعلم غيرك بأنّ محمد بن عبد الله الهاشمي القرشي هو رسول الله حقًّا – عَليْهِ الصَّلاَةُ والسَّلاَمُ –، وأن ما جاء به من الرسالة حق، وأن ما قاله صدق، وأن ما جاء به –عَليْهِ الصَّلاَةُ والسَّلاَمُ – واجب القبول، وهذا معنى الشهادة بأنه – عَليْهِ الصَّلاَةُ والسَّلاَمُ – رسول الله.

وفسّرها بعض أهل العلم بقوله: (معنى الشهادة بأن محمداً رسول الله طاعته فيما أمر، وتصديقه فيما أخبر، واجتناب ما عنه نهى وزجر وأن لا يعبد الله إلا بما شرع)(٣). فهذا تفسير صحيح يقتضيه الشهادة بأنه عليه

<sup>(</sup>۱) أم البراهين لمحمد بن يوسف بن الحسين السنوسي المتوفى سنة ٨٩٥هـ. انظر: كشف الظنون (١/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٢) انظر السنوسية مع شرحها أم البراهين (ص٦٣).

 <sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوى (١/ ٣٣٣، ١٠/ ٢٤٣)، والتوسل والوسيلة لشيخ الإسلام ابن
 تيمية (١/ ١٣٨)، والغنية عن الكلام وأهله للخطابي (١/ ٤١).

رسول الله حقاً، وهذا هو الركن الأول، وهو شيء اعتقادي يعتقده المرء وله أثر في العبادة الظاهرة.

وتحقيق الإسلام متوقف على الإتيان بالشهادتين وتحقيقهما، فهما رأس الإسلام، وهما الركن الذي يُفرق فيه وبه بين المسلم والكافر، ومقتضى الشهادتين يتفاوت الناس في تطبيقه وامتثاله وفي الإتيان بكماله.

واختلف أهل العلم هل الإسلام مثل الإيمان يزيد وينقص، أم أن الإسلام لا يوصف بالزيادة والنقصان؟

وأكثر أهل السنة والجماعة على أن الإسلام مثل الإيمان يوصف بالزيادة والنقصان، وذلك لأمور:

الأمر الأول: أن حقيقة الاستسلام يتفاوت الناس فيها .

\* لأنه ثُمَّ استسلام واجب لله ﷺ بالتوحيد، وهذا الواجب من تركه يكفر فلا يدخل في الدين أصلاً، أو يخرج من الدين.

\* وثَمَّ استسلام من تركه فقد قصَّر وأذنب، وهذا يتفاوت الناس فيه، يتفاوت الناس فيه يتفاوت الناس في تحقيق الاستسلام في نفسه، فهذا استسلامه لله التوحيد وانقياده له بالطاعة عظيم، وذاك الآخر أقل، وهكذا؛ بل حتى في المعين تارة يزيد وتارة ينقص نوع استسلامه ونوع انقياده لله الله الطاعة مع تحقيقه لما يصير به مسلماً.

والأمر الثاني: أن الإسلام فُسِّر بالشهادتين وبالأركان العملية، وشهادة أن محمداً رسول الله فُسِّرت أيضاً بأن مقتضاها طاعة النبي ﷺ فيما أمر، وتصديقه فيما أخبر، واجتناب ما عنه نهى وزجر، وألا يعبد الله إلا بما شرع

وثلاثة من هذه وهي: طاعة الأمر، واجتناب النهي، وألا يعبد الله إلا بما شرع، يتفاوت الناس فيها؛ فهذا يكون أكمل تحقيقاً لمقتضى الشهادة من ذلك بمقتضى تحقيقه لذلك، بل حتى نفس التصديق للنبي على الناس يكون أعظم تصديقاً من البعض الآخر؛ ولهذا فحقيقة الشهادة لله على بوحدانيته في الألوهية – يعني بأن لا إله إلا الله –والشهادة لنبيه بالرسالة –أن محمداً رسول الله –حقيقة هاتين الشهادتين تقوى في القلب وتضعف، فقد تقوى حتى تحرق ما في القلب من الشبهات ومن الرغبة في الشهوات، وقد تضعف حتى لا تحرق إلا القليل، وهكذا في الناس؛ لهذا قالوا: إن هذا يدل على أن الإسلام منه ما هو كامل ومنه ما هو أدنى من ذلك.

والأمر الثالث: أن الإسلام فُسر بالأركان الخمسة جميعا التي فيها أركان عملية كالصلاة والزكاة والصيام والحج، وأيضا أشياء أخر؛ كسلامة المسلم من اللسان واليد، كما يأتي في الحديث الذي بعده: «المُسْلمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَلِوهِ»(١)، والناس يتفاوتون في هذه الأشياء العملية وفي العبادات – عبادات القلب وعبادات الجوارح – وهذا يرجع في الحقيقة إلى نوع الأعمال التي يقوم بها المسلم.

إذا تقرر ذلك وأن هذه الأركان الخمسة التي ذكرت في هذا الحديث يتفاوت الناس فيه، فليس كل مسلم بدرجة المسلم الآخر.

وهل من ترك الأركان العملية الأربعة -إقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت من استطاع إليه سبيلاً - يكون خارجا من الملة، أو إذا

<sup>(</sup>۱) يأتي تخريجه (ص١٦٣).

أسلم واتسع وقته للتعليم والإتيان ولم يأتِ بها هل هو مسلم؟ أم أنه ليس بمسلم؟

جمهور أهل العلم، وعامة أهل العلم على أن من ترك هذه الأركان الأربعة جميعاً فإنه ليس بمسلم، وأنه خارج من الملة إذا لم يصل ولم يزك ولم يحج البيت بتوافر الشروط المعروفة في كل مسألة.

حتى إن طائفة من أهل العلم وهم أهل الحديث، وعُزي إلى اتفاق الصحابة عليه قالوا: إن الصلاة في نفسها من تركها متعمداً (١)، فإنه لا يصح إسلامه، ومن تركها من المسلمين فإنه يكفر بشروطها المعروفة في كتب أهل العلم.

إذا تقرر هذا، فتفسير الإسلام الذي مربيان فضله، ومربيان وجوب الدخول فيه، ومر ما يحظى به المرء - يعني المسلم أو المسلمة - إذا لزم هذا الإسلام، فإنه لا بدله حينئذ من تحقيق الإسلام الذي أمر الله عن به، وإذا تفاوت الناس في تحقيق هذا فلهُم من فضله من النصيب بقدر ما حققوا من ذلك، وسيأتي في الأحاديث التي بعده مزيد بيان لهذه المسائل.

<sup>(</sup>۱) قال أبو بكر الإسماعيلي في اعتقاد أئمة الحديث (ص ٦٤): (واختلفوا في متعمدي ترك الصلاة المفروضة حتى يذهب وقتها من غير عذر، فكفره جماعة لما روي عن النبي على أنه قال: بين العبد وبين الكفر ترك الصلاة، وقوله: من ترك الصلاة فقد كفر، ومن ترك الصلاة فقد كفر، ومن ترك الصلاة فقد برأت منه ذمة الله، وتأول جماعة منهم بذلك من تركها جاحداً لها). ا.ه. وقال العيني في عمدة القاري (١/ ١٨١): (وقال أحمد في رواية أكثر أصحابه عنه: تارك الصلاة عمداً يكفر ويخرج من الملة. وبه قال بعض أصحاب الشافعي، فعلى هذا له حكم المرتد، فلا يغسل، ولا يصلى عليه، وتبين منه امرأته، وقال أبو حنيفة والمزني: يُحبس إلى أن يحدث توبة ولا يقتل). ا.ه.

وَفِيهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مُرْفُوعًا: «المُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ » (١٠) .

## الـشـرح:

قال عَلَيْهُ: (وَفِيهِ)، يعني: في الصحيح، (عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَهِمُ مَرْ فُوعًا: «المُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ» يعني بذلك عَلَيْهُ أن هذا الحديث صحيح، وهو في الصحيح من غير حديث أبي هريرة وَهِمُهُ، ويحتاج إلى مزيد بحث؛ هل هو في أحد الصحيحين من طريق حديث أبي هريرة وَهُمُهُ وغيره أم لا؟ وإنما هو معروف من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص وَهُمُهُ وغيره في الصحيحين، أما رواية أبي هريرة فلم أقف عليها في الصحيح، فلعلها في موضع غاب، أو أن الشيخ كَلَيْهُ نقلها من بعض الكتب، أو أن هناك اختلافا في النسخ. والحديث معروف في رواية أبي هريرة خارج الصحيحين، وهو صحيح رواه جمع كثير من الصحابة وَهُمُهُ.

قال ﷺ: «المُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلَمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ»، هذا تفسير للمسلم بأنه «مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ»، وهاهنا وجهان لتفسير المسلم بهذا الوصف، ومعلوم أن المسلم هو من شهد الشهادتين وأتى بالأركان، والمسلم من صَدَقَ وبَرّ، والمسلم من لم يأتِ المحرمات، فَثَمَّ

<sup>(</sup>۱) هذا الحديث ورد بألفاظ متقاربة في الصحيحين من حديث عبد الله بن عمرو، وجابر، وأبي موسى رقم (۱۰، ۲۵، ۱۱، ۱۱، ۱۵۸)، ومسلم (٤، ٤، ٤، وأبي موسى رقم الترمذي (۲۲۲۷)، والحاكم في المستدرك (۱/ ٥٤)، والطبراني في مسند الشاميين (٣/ ٣٠٣) من حديث أبي هريرة رفي السند الشاميين (٣/ ٣٠٣) من حديث أبي هريرة رفي السند الشاميين (٣/ ٣٠٣)

صفات كثيرة للمسلم، فَلِمَ حصر هنا وصف المسلم بأنه من سلم المسلمون من لسانه ويده؟

#### والجواب عن هذا من وجهين:

الوجه الأول: أنه هنا وصف المسلم بهذا الوصف لأجل قلة من يسلم المسلمون من ألسنتهم وأيديهم، فهو وإن كان آتياً بالأركان الخمسة؛ لكنه قل من يكون ليس بصاحب غيبة أو وقوع في الأعراض، أو قذف، أو قد يعتدي بيده، أو أن يعتدي على أملاك الغير، أو أن يتصرف في أملاك الغير بغير إذنهم، إلى آخره، هذا قليل في المسلمين كما هو الواقع.

فإذًا النبي ﷺ نبَّه بهذه الخصلة على أنَّ من أتى بهذه الخصلة وهم القليل، فهم أحرى أن يأتوا بالخصال الأخرى من خصال الإسلام.

الوجه الثاني: أنه وصف المسلم بهذا الوصف لشدة الحاجة إليه؛ للتنبيه على أن هذا الوصف وهذا الواجب - وهو سلامة المسلمين من اللسان واليد - واجب من واجبات الإسلام، ويجب أن يتعاهده المسلم؛ لأن المسلم الكامل هو من سلم المسلمون من لسانه ويده، وهذا جاء مبينا في آيات كثيرة في الحض على أن المسلم يجب أن يسلم المسلمون من لسانه؛ كما قال عن: ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَن يَأْكُلُ لَحَمَ السانه؛ كما قال عن: ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَيُحِبُ الله الجهر بإلسُّوءِ مِن المسلمون من القول إلا من ظُلِم ﴾ [الحجرات: ١٢]، وقال عن: ﴿ وَلَا يُحِبُ الله الجهر بإلسُّوءِ مِن المسلم يجب أن يشكم أن الإسراء: ١٤٥]، وقال عن : ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وكذلك ما صح عنه ﷺ في حديث أبي بكر ﴿ عَلَيْهُ وغيره أنه ﷺ قال في حجة الوداع: «فَإِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا» (١)، وفي حديث آخر أيضا في الصحيح: «كُلُّ المُسْلَم عَلَى المُسْلَم حَرَامٌ، دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ» (٢).

وإذا كان كذلك فوجب حينئذٍ أن يسلم كل مسلم من المسلم الآخر في اللسان واليد والاعتداء على العرض أو على المال أو على ما يختص به أخوه المسلم.

فإذًا على أحد هذين الوجهين أو على الوجهين معاً يدل ذلك على أن مما يُفسَّر به الإسلام التفسير الصحيح: أن المسلم الحق هو من يسلم المسلمون من لسانه ويده، أما إذا كان وقّاعاً في أعراض إخوانه المؤمنين، لا يحفظ لسانه لا من غيبة ولا من نميمة ولا من كذب، وينتصر لنفسه بالباطل ويعتدي، هذا لم يأتِ بحقيقة الإسلام المطلوب من المؤمن؛ لأن الإسلام المطلوب من المؤمن منه ما يتعبد به ربه على بأداء حق الله على وأداء حق نبيه على أداء حقوق العباد وخاصة المسلمين في أن يسلموا من اللسان في أن يسلموا من اللسان واليد وأنواع الاعتداء.

إذا تبين هذا: فإن التفسير الأول ينبغي أن يُنظر فيه دائماً، وهو الارتباط القائم ما بين تحقيق الإسلام وسلامة المسلمين من لسان المسلم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۷، ۱۰۵)، ومسلم ( ۱۲۷۹) من حديث أبي بكرة ﷺ. كما أخرجه البخاري (۱۷۳۹) من حديث ابن عباس ﷺ، (۱۷٤۲) من حديث ابن عمر ﷺ، وأخرجه مسلم (۱۲۱۸)، من حديث جابر ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٥٦٤) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ اللهُ

ويده، تحقيق الإسلام فيمن حققه وعبد الله على حقاً، وحقق الشهادتين، وأقام الصلاة، وآتى الزكاة، وصام وحج وتعبد لله على ذلاً وخضوعاً وانقياداً، فإنه حينئذ سيستنكف أن يؤذي مسلماً، سواء أكان ذلك المسلم قريباً له في النسب أم لم يكن قريباً له، سواء أكان جاراً له أم لم يكن جاراً له، فكيف إذا يكون المسلم إذا آذى والديه؟ أو إذا آذى أهله؟ أو إذا آذى جيرانه؟ أو إذا آذى من يعاشرهم دائماً؟

وهكذا ففيه تنبيه على أن تحقيق الإسلام باجتماع أداء حق الله على ، وحق رسوله على أن تحقيق المسلمين، أنه هو التفسير الكامل للإسلام، وهذا ما أراده الإمام المصنف كلله.

وهنا قوله ﷺ: «المُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ»، هل معناه أنه لا يسلم المشركون واليهود والنصارى وغيرهم من لسان المسلم ويده؟

الجواب: قوله ﷺ: «مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ» هذا لقب، ومن المعلوم والمقرر في الأصول أن الألقاب لا مفهوم مخالفة لها<sup>(۱)</sup>، فلايُفهم من هذا الحديث أن المسلم من لم يسلم المشركون من لسانه ويده، وذلك لأن الكفار أو المشركين علي أقسام، وأحوالهم فيها تفصيل، فمنهم من يكون محارباً معادياً مظهراً للعداوة، فهذا لاشك أن على المسلمين جهاده، يجاهدون هؤلاء بألسنتهم وأموالهم وأيديهم، وإنما شُرع الجهاد لأمثال هؤلاء، ومن هذا ما جاء في الحديث الصحيح الذي رواه أبو داود وغيره: «جَاهِدُوا الْمُشْرِكِينَ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَأَلْسِنَتِكُمْ» (٢)، يعني: المشركين المشركين بأموالِكُمْ وأنفسِكُمْ وَأَلْسِنَتِكُمْ» (٢)، يعني: المشركين

<sup>(</sup>١) انظر: إرشاد الفحول للشوكاني (ص٣٠٣)، وانظر: المحصول لابن العربي (ص١٠٦)

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۲۰۰٤)، والنسائي في المجتبى (۲/۷) وفي الكبرى (۳/۲)، =

وأحمد في المسند (٣/ ١٢٤)، والدارمي (٢٤٣١)، وأبو يعلى (٦/ ٤٦٨)، وابن حبان
 في صحيحه (١١/ ٦)، والحاكم في المستدرك (٢/ ٩١) من حديث أنس رفيها، وقال:
 (هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه).

المقصود من هذا: أن قول: «المُسْلَمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلَمُونَ مِنْ لَسَانِهِ وَيَدِهِ» لا يُفهم منه أن المسلم من لم يَسْلَم المشركون والكفار من لسانه ويده، بل الكفار في حالهم تفصيل، فمنهم من يكون ممدوحاً أن لايسلم من ألسنة المؤمنين وأيديهم، ومنهم من ليس حاله كذلك، بل يكون لهم حكم المسلمين في عدم الاعتداء عليهم، لا في أنفسهم ولا في أعراضهم ولا في أموالهم، والمسألة في هذا ظاهرة.



وَعَنْ بَهْزِ بْنِ حَكِيم عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ، أَنَّهُ سَأَلَ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنْ الْإِسْلَامِ. فَقَالَ: «أَنْ يُسْلِمَ قَلْبُكَ لِلَّهِ تَعَالَى، وَأَنْ تُوَجِّهَ وَجُهَكَ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى، وَأَنْ تُوَجِّهَ وَجُهَكَ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى، وَتُصَلِّمَ الصَّلاَةَ الْمَصُّتُوبَةَ، وَتُؤَدِّىَ الزَّكَاةَ الْمَقْرُوضَةَ» اللَّهِ تَعَالَى، وَتُصَلِّمَ الصَّلاَةَ الْمَصُّلَةَ الْمَصْدَرُونَةَ، وَتُوَدِّىَ الزَّكَاةَ الْمَقْرُوضَةَ» وَقُودًى الزَّكَاةَ الْمَقْرُوضَةَ» رَوَاهُ أَحْمَدُ (١).

## الـشــرح:

قال ﷺ: (وَعَنْ بَهْزِ بْنِ حَكِيم عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ، أَنَّهُ سَأَلَ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنْ الْإِسْلَامِ) يعني أنه قال: ما الإسلام؟ فَقَالَ: «أَنْ يُسْلِمَ قَلْبُكَ لِلَّهِ تَعَالَى، وَأَنْ يُسْلِمَ قَلْبُكَ لِلَّهِ تَعَالَى، وَأَنْ تُوجِّهَ وَجُهَكَ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى، وَتُصَلِّى الطَّلاَةَ الْمَكْتُوبَةَ، وَتُؤَدِّى الزَّكَاةَ الْمَفْرُوضَة». اللَّهُ تَعَالَى، وَتُصَلِّى الطَّلاَةَ الْمَكْتُوبَة، وَتُؤَدِّى الزَّكَاة الْمَفْرُوضَة».

هذه النسخة (بَهْز بْنِ حَكِيم عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ) هذا إسناد مشهور رويت به أحاديث كثيرة معروفة عند أهل الحديث، والصحيح فيها أنه إسناد حسن إذا صح الإسناد إلى بهز؛ لأن (بَهْز بْنِ حَكِيم عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ) طريق معروف وجادة معروفة ونسخة معروفة، فإذا صح الإسناد إليه فإنه يكون ما بعده حسناً؛ كما هو معروف عند أهل العلم.

قوله: «أَنَّهُ سَأَلَ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنْ الْإِسْلَامِ» المعروف أنه إذا وقع الجواب بعد السؤال عن الماهية أن يكون الجواب ركناً أو أركانا فيما وقع السؤال عنه، فسأله عن الإسلام؛ ما الإسلام؟ فيأتي ما بعده أركاناً للإسلام

 <sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٣/٥)، وابن حبان (١/ ٣٧٦، ٣٧٧)، والطبراني في الكبير (١٠٣٦)
 من حديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جده، وأخرج نحوه النسائي في الكبرى (٢/ ٤٣)،
 والحاكم في المستدرك (٤٣/٤).

مثل ما سبق أن جبريل على قال للنبي على: أخبرني عن الإسلام، فقال على الإسلام، فقال على الإسلام، فقال على الإسلام أنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِلَهَ إلا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ، وَتُقِيمَ الصَّلاَة، وَتُؤْتِيَ الزَّكَاة، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنْ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا "(۱)، فهذه سُميت أركان الإسلام؛ لأن الجواب وقع بعد السؤال عن الماهية، والسؤال عن الماهية يُطلب فيه بيان الأركان؛ لهذا قلنا: إن أركان الإسلام خمسة.

قال بعدها: أخبرني عن الإيمان؟، قال: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ»، هذه صارت أركان الإيمان الستة، ثم قال: فَأُخْبِرْنِي عَنِ الْإِحْسَانِ؟ قَالَ: «أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّك تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكُ»، هذا صار ركن الإحسان الوحيد.

إذا تبين هذا ، فهذا الحديث فيه سؤال عن الإسلام، فجاء التفسير، وهذا التفسير الذي فيه يدل على أن هذه أركان للإسلام، وأنه من لم يحققها فإنه ليس بمسلم، أو فاته الإتيان بأركان الإسلام.

قال ﷺ: «أَنْ يُسْلِمَ قَلْبُكَ لِلَّهِ تَعَالَى، وَأَنْ تُوَجِّهَ وَجُهَكَ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى»، هاتان الكلمتان هما معنى شهادة أن لا إله إلا الله، ولكنهما بعبارة أخرى تبينان حقيقة هذه الشهادة فيما دلت عليه ظاهراً وباطناً.

أما ما دلت عليه ظاهراً: هو إلا يُعبد إلا الله وحده، وأنَّ عبادة غيره باطلة، وهذا هو معنى قوله: «وَأَنْ تُوَجِّهَ وَجْهَكَ إِلَى اللَّهِ»، يعني: في أي عبادة، في أي أمر، في أي مصيبة، في أي حاجة، أن يكون الرغب والرهب والملتجأ والاستغاثة هي بالله على وحده؛ وذلك أن العرب كانوا إذا أتاهم

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۵۳).

شيء ولوا وجوههم إلى آلهة متعددة، فأتى الإسلام بإسلام الوجه لله على ، وأن لا يتوجه بقلبه ووجهه إلا إلى الله على وحده دونما سواه؛ لهذا قال: «وَأَنْ تُوجّه وَجْهَكَ إِلَى اللّهِ»، يعني: وحده دونما سواه، ففيها إبطال لعبادة الآلهة المختلفة.

قال قبلها «أنْ يُسْلَمَ قَلْبُكَ للهِ»، وإسلام القلب لله ﷺ يعني: إلا يكون في القلب معظَّم غير الله ﷺ، وأن يستسلم القلب لله ﷺ بالطاعة والانقياد، وهذا ركن من أركان الإيمان بالله، وبيانه: أن قلب المسلم لما أسلم ووحد الله ﷺ فإنه منقاد له طائع، والانقياد والطاعة نوعان:

- \* انقياد وطاعة في القلب.
- \* وانقياد وطاعة في الظاهر.

والذي هو ركن الإسلام هو الانقياد والطاعة في القلب، إلا في التوحيد وفيما يتعلق بالشرك - يعني بنبذ الشرك وأن لا يعبد إلا الله - فهذا مطلوب الانقياد فيه باطناً وظاهراً، ومن لم ينقد ظاهراً فهو مشرك، أما سائر الأحكام العملية مثل أداء الصلاة والزكاة، ومثل تحليل ما أحل الله على وتحريم ما حرم الله على إلى آخره، فهذا إذا انقاد بقلبه وأطاع بأن هذا يجب أن يُعمل، وهذا يجب أن يُترك، لكنه خالف في الظاهر فإن هذا ليس قادحاً في أصل الإسلام، بخلاف ما لو أنه لم ينقد باطناً، لم ينقد بقلبه، فإنه لم يُسلم لله على طاعة وانقياداً؛ كأن يقول مثلاً في الخمر في داخله: إنها محرمة، ومسلم قلبه طاعة لله على وانقياداً في تحريمها، لكنه في الظاهر يشرب الخمر أو يتظاهر بها أو يجاهر بها، فهذا لا يقدح في أصل إسلامه؛ لأنه منقاد ومطيع باطناً، وكذلك في مسائل الزنا والسرقة وسائر المحرمات

وقطيعة الرحم وبر الوالدين إلى آخره، وكذلك في مسائل أداء العبادات المفروضة العملية كالصلاة والزكاة إلى آخره، إلا فيما ورد الخلاف فيه، مثل الصلاة والتفريق فيها ما بين الالتزام وعدمه والجحد وعدمه فيمن لم يصل ظاهراً.

إذا تبين هذا فمن أعظم ما يحقق الإسلام: إسلام القلب لله على بأن لا يكون القلب مستسلما إلا لله على وحده، ومعلوم أن الاستسلام يتبعه الطاعة ويتبعه المتابعة ويتبعه الرغب ويتبعه الرهب، فإذا كان القلب مستسلما لله على وحده فإنه ينشأ عن ذلك أنواع كثيرة من العبادات لا تحصى، من ذل القلب ومن خضوع القلب مما يجعل حقيقة الإسلام عظيمة، ومما يجعل تحقيق الإسلام عظيمة، ومما يتحقيق الإسلام، وهو ما أراده المصنف كله فيما يظهر هنا أن يكون العبد مسلما الإسلام، وهو ما أراده المصنف كله في وحده، وهذا كما قال على: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا أَن يكُونَ أَمُم الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِم الله على وجوب وقال على : ﴿إِنَّما كَانَ قُولُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللهِ وَرَسُولِه لِيَحْكُم بَيْنَامُ أَن يَقُولُوا وقال على : ﴿إِنَّما كَانَ قُولُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللهِ وَرَسُولِه لِيحَكُم بَيْنَامُ أَن يَقُولُوا السّسلام لحكم الله على في المسائل العلمية وفي المسائل العملية، وفي المسائل العملية، وفي المسائل العملية، وفي المسائل العملية، وفي المسائل العملية وفي المسائل العملية، وفي المسائل العملية، وفي المسائل العملية، وفي المسائل العملية، وفي المسائل العموف عن النبي على النبي على المسائل العلمية وفي المسائل العملية، وفي المسائل العملية، وفي المسائل العموف عن النبي على النبي على المسائل العمود عن النبي المن النبي المسائل العمود الله المسائل العمود عن النبي المنائل العمود الله المنائل العمود المنائل المنائل المنائل العمود المن

<sup>(</sup>۱) أخرجه الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (٣٦٨/٤)، وابن أبي عاصم في السنة (١) (١٢/١) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص في، وضعفه ابن رجب الحنبلي في شرحه على الأربعين، عند قول النووي: (حديث حسن صحيح رويناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح). انظر جامع العلوم والحكم (ص٢٢٣).

وهو في معنى قول الله ﷺ: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمُ ثُمَّ لَا يَجِــدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

قال بعدها: «وَتُصَلِّى الصَّلاَةَ الْمَكْتُوبَةَ»، قيدها هنا بالمكتوبة يعني المفروضة، والكتاب بمعنى الواجب، ومن ألفاظ الوجوب عند الأصوليين لفظ (كتب)، و(الكتاب)؛ كقول الله عَنى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ ﴾ [البقرة: ١٨٠]، وقوله عَنى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ القِيامُ كُمَا كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ القِيامُ كُمَا كُنِبَ عَلَيْتُكُمْ القِيامُ كُمَا كُنِبَ عَلَى اللهِ عَنى اللهِ عَنى اللهِ عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٣]، وقوله عَنى: ﴿ إِنَّ الصَّلَوةَ كَانَتُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ ﴾ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ ﴾ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ ﴾ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ ﴾ النساء: ١٠٤]، وقوله عَنى: ﴿ كِنَبَ اللهِ عَلَيْكُمْ ﴾ [النساء: ٢٤]، في سورة النساء بعد ذكر المحرمات (١٠).

قال: «وَتُؤدِّى الزَّكَاةَ الْمَفْرُوضَةَ»، الزكاة المفروضة إذا اكتملت شروطها فإن أداءها ركن من أركان الإسلام.

يريد المصنف علله بسياقه لهذا الحديث الذي رواه الإمام أحمد في المسند ورواه غيره أن يبين لك أن إسلام القلب لله عن انقياداً وطاعة، وأن تولية الوجه لله عن دون غيره من الأنداد، أن هذا من تفسير الإسلام، بل هذا من أعظم أركان الإسلام؛ كما فسرها النبي على الله .

#### 

<sup>(</sup>۱) انظر مبحث ألفاظ الوجوب في: شرح الكوكب المنير (۱/ ٣٥٤ – ٣٥٦)، والبحر المحيط للزركشي (۱/ ٢٤٠)، وبدائع الفوائد (٤/٣)، ومعالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة (ص٢٩٨)، وتيسير علم أصول الفقه لعبد الله الجديع (ص١٩٠).

وَعَنْ أَبِي قِلَابَةَ، عَنْ رَجُلٍ، مِنْ أَهْلِ الشَّامِ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّهُ سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ الْإِسْلَامُ؟ قَالَ: «أَنْ تُسْلِمَ قَلْبَكَ للهِ، وَيَسْلَمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِكَ وَيَدِكَ». قَالَ: أَيُّ الْإِسْلاَمِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: الْإِيمَانُ، قَالَ: فَمَا الْإِيمِانُ؟ قَالَ: تُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَبِالْبَعْثِ بَعْدَ الْمَوْتِ» (۱).

#### الـشـرح:

هذا الحديث رواه حماد بن زيد عن أيوب عن أبي قلابة عن رجل من أهل الشام عن أبيه، في قصة أن النبي على الشلاع من الإسلام، فذكر إسلام القلب لله وسلامة المسلمين من لسان المسلم ويده، ثم سُئِلَ عَلَيْ أَيُّ اللهِ اللهِ وسلامة المسلمين من لسان المسلم ويده، ثم سُئِلَ عَلَيْ أَيُّ الْإِسْلامِ أَفْضَلُ؟ فَقَالَ: «الْإِيمَانُ»، قَالَ: فَمَا الْإِيمَانُ؟ قَالَ: «تُؤْمِنُ بِاللّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَبِالْبَعْثِ بَعْدَ الْمَوْتِ»، وتتمته أنه سُئل أيضاً قال: «قَالَ: فَأَيُّ الْإِيمَانُ أَفْضَلُ؟ قَالَ: الْهِجْرَةُ قَالَ: وَمَا الْهِجْرَةُ؟ قَالَ: أَنْ تَهْجُرَ السُّوءَ. قَالَ: وَمَا الْهِجْرَةُ قَالَ: الْمِهْرَةُ قَالَ: الْجِهَادُ. قَالَ: وَمَا الْجِهَادُ؟ قَالَ: السُّوءَ. قَالَ: وَمَا الْهِجْرَةُ وَالَ: فَمَا الْجِهَادُ؟ قَالَ: أَنْ تَهْجُرَ أَنْ تُخَاهِدَ، أَوْ قَالَ: أَنْ تَهْجُرَ أَنْ تُلَاقًا لَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَمَلانِ هُمَا أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ، إلا مَنْ عَمِلَ فَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَمَلانِ هُمَا أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ، إلا مَنْ عَمِلَ عَمِلُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (٤/ ١١٤)، وعبد الرزاق في مصنفه (١٢٧/١١)، وعبد بن حميد في مسنده (ص١٢٤)، والمروزي في تعظيم قدر الصلاة (٢٠١/١)، وابن عبد البر في التمهيد (٩/ ٢٤٦)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (٥/ ٩٣١)، والبيهقي في شعب الإيمان (١/ ٥٥، ٥٦).

الحديث فيه رجل فيه جهالة، وهو رجلٌ من أهل الشام، فهذا لا يضره؛ لأن هذا الحديث له شواهد كثيرة.

فالجملة الأولى وردت فيما سبق من الأحاديث: «أَنْ تُسْلِمَ قَلْبَكَ للهِ، وَيَسْلَمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِكَ وَيَدِكَ»، فجمع ما بين حق الله على وحق المؤمنين في أن يسلم المرء قلبه لله وحده، وأن يسلم المسلمون من لسانه ويده، فيكون أدَّى حق الله على وحق عباده المؤمنين.

وهنا فسر الإسلام بخصلتين:

\* إسلام القلب والوجه، وهو حق الله ﷺ.

\* والعمل، وهو حق العباد.

ثم قال: «أَيُّ الْإِسْلاَمِ أَفْضَلُ؟» مما يدل على أن الإسلام يتفاضل، وأن بعض خصاله أفضل من بعض، وأن بعضه يكون تاماً بمعني يوجد، وبعضه يُفقد، وليس من شرطه أن يوجد جميعه أو يفقد جميعه، لكن هنا بين ﷺ حينما سُئل: ، قال: «الْإِيمَانُ» وهذا هو أفضل الإسلام، ويعنى بالإسلام هنا الإسلام العام، والإيمان إنما هو أخص منه، فقال: «تُؤمِنُ بِاللّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَبِالْبَعْثِ بَعْدَ الْمَوْتِ».

والإسلام يشمل الدين كله، فالإسلام يُطلق ويُراد به عموم الدين، ويُطلق الإسلام إذا كان مع الإيمان ويراد به الأعمال الظاهرة؛ كما قال على: ﴿قَالَتِ الْإَسْلام إذا كان مع الإيمان ويراد به الأعمال الظاهرة؛ كما قال على: ﴿قَالَتِ الْأَعْرَابُ ءَامَنًا قُل لَمْ تُوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي الْقَلْبِ» (١٠ الْإِسْلَامُ عَلَانِيَةٌ، وَالْإِيمَانُ فِي الْقَلْبِ» (١٠)،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳/ ۱۳۴)، وأبو يعلى (٥/ ٣٠١)، وابن أبي شيبة (٦/ ١٥٩) من حديث أنس ﷺ.

رواه الإمام أحمد في مسنده بإسناد فيه ضعف، لكن معناه ظاهر، وتشهد له الأحاديث الأخرى.

إذا تبين ذلك: فأفضل الإسلام هو الإيمان، هل يمكن أن يكون إسلام بلا إيمان؟ وأن يكون الإيمان بلا إسلام؟ الجواب: لا، وسبق بيان أن العلماء اختلفوا هل الإسلام والإيمان شيء واحد أم هما شيئان مختلفان؟ وهل المسلم والمؤمن شيء واحد أم هما شيئان مختلفان، على أقوال أقربها قولان:

القول الأول: وهو قول المحققين من أهل العلم، أن الإسلام والإيمان إذا افترقا اجتمعا وإذا اجتمعا افترقا (١): يعني: إذا ذُكر الإسلام وحده في حديث أو آية فيُعنى به الدين بما يشمل الإسلام والإيمان وغيره، وكذلك إذا ذكر الإيمان وحده فيعني به الإسلام والإيمان؛ كما قال على «الإيمان بضعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً فَأَرْفَعُهَا لا إِلهَ إلا اللَّهُ وَأَدْناهَا إِمَاطَةُ وَسِتُونَ شُعْبَةً فَأَرْفَعُهَا لا إِلهَ إلا اللَّهُ وَأَدْناهَا إِمَاطَةُ الْأَذَى عَنِ الطّرِيقِ» (٢)، فمثّل لشعب الإيمان الكثيرة بأمرين هما من الأعمال الظاهرة التي هي أعمال الإسلام: قول لا إله إلا الله، وإماطة الأذى عن الطريق، وهذا بالاتفاق من الإسلام.

والقول الثاني: هو قول البخاري ومحمد بن نصر وجماعة من أهل

<sup>(</sup>۱) انظر: كتاب الإيمان الكبير لشيخ الإسلام ابن تيمية كلله من مجموع الفتاوى (٧/ ٢٥٩) وفتح البارى (١/ ١١٥)، وعمدة القاري (١/ ١٩٦).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۹) مختصراً، ومسلم (۳۵) من حديث أبي هريرة رهيه، وفيه:
 «فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لَا إِلَهَ إِلا الله»، ورواه ابن حبان في صحيحه (۱/ ٤٢٠)، والطبراني في الأوسط (۹/ ٢٠) وكلاهما فيه: «أَعْلاهَا شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ».

العلم (١): أن الإسلام والإيمان شيء واحد سواء اجتمعا أو تفرقا وكل منها يدل على صاحبه، واستدلوا على ذلك بالأدلة التي فيها ذكر الإسلام وعُني به الإيمان، أو ذكر الإيمان وعُني به الإسلام، وهي ليست دقيقة في محل النزاع، واستدلوا على ذلك أيضاً بقوله عَن : ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فَي الله الذريات: ٣٥، ٣٦].

وفي حديث وفد عبد القيس في الصحيحين أن النبي ﷺ أمرهم بالإيمان،

<sup>(</sup>۱) انظر: التمهيد لابن عبد البر (۲٤٧/۹)، وفتح الباري (۱/ ١١٤)، وعمدة القاري (۱/ ١١٤)، ومجموع الفتاوي (٧/ ٣٥٩).

فقال: «آمُرُكُمْ بِالْإِيمَانِ بِاللَّهِ وَحْدَهُ، أَتَدْرُونَ مَا الْإِيمَانُ بِاللَّهِ وَحْدَهُ قَالُوا: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ شَهَادَةُ أَنْ لا إِلَهَ إلا الله ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّهِ، وَإِقَامُ الصَّلاَةِ، وَإِيتَاءُ الزَّكَاةِ، وَصَوْمُ رَمَضَانَ، وَتُعْطُوا الْخُمُسَ مِنَ الْمَغْنَمِ »(١) وتأدية الخمس هذا عمل ؛ فدل على أن العمل يدخل أيضاً في حقيقة الإيمان، ووقع السؤال عنه بـ «ما » التي تدل على الركنية، وهذه المسائل لها بسط في مواضعه.

والمقصود هنا: أن ذكر الأركان الخمسة أو الأركان الستة وعدم ذكر العمل معها لا يدل على أن جنس العمل ليس ركناً في الإيمان؛ لأنه جاء مبيناً في أحاديث أُخر، والذي عليه أهل السنة والجماعة أن الإيمان قول وعمل، وأن الإيمان قول باللسان واعتقاد بالجنان وعمل بالجوارح والأركان، وأيضاً عمل بالقلب، فهو قول واعتقاد، وهو أيضا عمل بالقلب وعمل بالجوارح:

أما القول: فظاهر وهو الشهادتان والاستسلام.

وأما الاعتقاد: فهو اعتقاد وحدانية الله، وتتميم الأركان الستة المعروفة وأما العمل: فهو قسمان: عمل الجوارح، وعمل القلب.

وكلاهما ركن في الإيمان، فلا بد في تحقيق مسمَّى الإيمان أن يأتي بجنس عمل الجوارح، هذا قول أهل السنة والجماعة، أهل الحديث أتباع السلف الصالح فيما قرروه في عقائدهم، ووقع بينهم خلاف في بعض المسائل التطبيقية مما هو معروف.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٣)، ومسلم (١٧) من حديث ابن عباس ﷺ .

عمل القلب ما هو؟ عمل القلب هو من جنس إسلام القلب لله على ، من جنس المحبة محبة الرب على ومحبة رسوله على ومحبة دين الإسلام ، من جنس الخوف ، والرجاء ، والرغب ، والرهب ، والتوكل ، وحسن الظن بالله ونحو ذلك من العبادات القلبية المعروفة .

أما عمل الجوارح فهو كل عمل صالح يتقرب به العبد إلى ربه بجوارحه مما أمر الله ﷺ به.

إذا تبين هذا الذي ذكر جميعا، فالإسلام يفسر بالإيمان وهو أفضل الإسلام، يشمل هذا الذي ذكر جميعا، فالإسلام يفسر بالإيمان وهو أفضل الإسلام، ويفسّر بالأركان الخمسة بأداء حقوق الله على عقيدة وعبادة، ويفسّر أيضا بأداء حقوق العباد المؤمنين، ويفسر أيضا الإسلام بأن يُسلم قلبه لله على انقياداً وطاعة، وهذه الأمور هي التي يدور عليها فلك الإسلام، أو يدور عليها أمور الإسلام وما أمر الله على به في تحقيق الإسلام: الإيمان، وأركان الإسلام الخمسة، وأداء حقوق العباد، واستسلام القلب لله على وحده دون غيره، وإسلام الوجه إلى الله على وحده دون غيره.

# بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾

# السسرح:

قال عَلَيْه: (بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْر الْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران: ١٥٥])، وهذه الآية سبق الاستدلال بها على وجوب الإسلام في: (بَابُ وُجُوبِ الْإِسْلَامِ)، وهنا عقد لها باباً مستقلاً ؛ وذلك لأنه إذا وجب الشيء لا يعني أن غيره باطل، أو أن ما عداه ليس بمقبول، فاستدل بالآية هناك على وجوب الإسلام من حيث هو بمعناه العام ومعناه الخاص، وهنا أراد أن يفرد لهذه المسألة باباً مستقلاً يبين فيه أن الدخول في الإسلام كما أنه واجب، فكذلك الخروج من الإسلام – بالتفسير الذي سبق – لن يقبل من صاحبه، ومر فيما سبق من الشرح ذكر الدلالة من الآية على وجوب الإسلام ، بل استطردنا بعدها على بطلان كل دعوى للأخذ في الإسلام بما لم يأمر الله عن به ، لكن نكرر هنا بعض المسائل الزائدة التي تتعلق بهذا الموضوع.

قال ﷺ: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ ﴾ هذه الآية نص في أن الإسلام الذي أمر الله ﷺ به عباده أنه من أراد أن يتدين بغيره فإنه لن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين، وهذا يشمل فئتين:

الفئة الأولى: فئة غير المسلمين من أتباع الملل المختلفة والنحل المتنوعة، فإنهم بعد بعثة النبي على كل من أراد البقاء على يهوديته أو على نصرانيته أو على مجوسيته أو على ملته أيًّا كانت، فإن هذا مردود عليه ولن يقبل منه؛ وقد جاء في الحديث الصحيح أن النبي على قال: «وَالَّذِى نَفْسُ

مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لا يَسْمَعُ بِي أَحَدُّ مِنْ هَذِهِ الأُمَّةِ يَهُودِيُّ ولا نَصْرَانِيُّ ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ إلا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ (())، وهذا في معنى الآية؛ لأنه بعد بعثة النبي ﷺ فإن كلَّ مِلَّةِ باطلةٌ سوى ملة الإسلام، ويجب على كل أحد أن يدخل في هذا الإسلام، فإذا سمعوا بالنبي ﷺ وعلموا دعوته ورسالته، ثم لم يؤمنوا به، فإنَّ دينهم لن يُقبل منهم.

الفئة الثانية: هم من المسلمين من هذه الأمة؛ لكنهم لم يأخذوا بالإسلام كما جاء في الكتاب والسنة وكما رضيه الله على ورضيه رسوله على المحدثوا في الإسلام محدثات، وابتدعوا فيه بدعاً وضلالات جعلوها ديناً قويماً وصراطاً مستقيماً، بحيث إنها عندهم هي الإسلام، وما عداها باطل وضلال، هؤلاء يشملهم أيضاً قول الله على: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقبَلُ مِنْهُ وَالله على الإسلام، ولو كانوا مجتهدين، ولو كانوا يظنون أنهم على خير وصواب، فإنها لما كانت ليست على الإسلام الصحيح فإنها لن تُقبل منهم.

وهذا أمر عظيم يحتاجه كل طالب علم، يحتاجه كل داعية، بل يحتاجه كل مسلم فيما يقيم في نفسه من المحبة والبغض والولاء والبراء وتعامله مع الناس المنتسبين لهذه الأمة، فإنه يجد منهم أصنافاً متنوعة، قُلّ منهم من يكون على الإسلام الأول غير مغيّر ولا مبدّل.

إذا كان كذلك فيُعلم أنه مهما كانت عبادات المتعبدين، إذا كانت على خلاف السنة، فإنها لا تُقبل من أصحابها بنص كلام الله على أنزله الله على نبيه على نبيه على فإنه لن يقبل منه، فمن ابتغى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٥٣) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ

غير الإسلام في العبادات بأن أتى بعبادات جديدة وأضافها إلى الدين فإنها لن تقبل منه، حتى ولو كان تعب في تعبده ونصب في عباداته فإن هذا لن يقبل منه؛ لأن الله على لم يبتل العباد بكثرة العمل وإنما ابتلاهم بحسنه، وحسن العمل لابد فيه من الصواب، واقتفاء أثر النبي على ما جاء به على ما جاء به على ما جاء به على ما جاء به

بهذا فإن هذه الآية تشمل هاتين الفئتين، وعليه ستكون الخسارة مختلفة، فمن كان على غير ملة الإسلام ولم يدخل في الإسلام، يكون من أهل النار المخلدين فيها وخسارته عظمى؛ لقوله على: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْر الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي الْآخِرةِ مِن الْخُسِرِينَ ﴿ الله عمران: ١٥٥]، ومن كان من أهل الإسلام لكنه لم يلتزم بكل الإسلام وإنما ابتغى في بعض الإسلام محدثات وبدع وضلالات، فإن هذا متوعّد وخاسر فيما تعبد به من الضلالات وعليه إثم، وما فعله من البدع والمحدثات كبيرة من الكبائر؛ ولهذا يُخشى عليه في ذلك.

وهذا أيضاً يشمل من ابتدع البدع الكفرية والشركية المخرجة من الملة، هذا لاشك عاد بالإسلام إلى سنة الجاهلية، وهو أشبه بالذين لم يدخلوا في الإسلام أصلا؛ لأنهم خرجوا من دعوى الإسلام، وخرجوا من دين الإسلام بالشرك الأكبر وبما فعلوه أو اعتقدوه من الكفريات.

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَ اللّهِ عَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى : «تَجِيءُ الْأَعْمَالُ يَوْمَ القِيَامَةِ، فَتَجِيءُ الصَّلاةُ فَتَقُولُ: يَا رَبِّ أَنَا الصَّلاةُ، فَيَقُولُ: إِنَّكِ عَلَى خَيْرٍ، فَتَجِيءُ الصَّدَقَةُ فَتَقُولُ: يَا رَبِّ أَنَا الصَّدَقَةُ، فَيَقُولُ: إِنَّكِ عَلَى خَيْرٍ، ثُمَّ يَجِيءُ الصِّيَامُ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ أَنَا الصِّيَامُ، فَيَقُولُ: إِنَّكَ عَلَى خَيْرٍ، ثُمَّ يَجِيءُ الصِّيَامُ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ أَنَا الصِّيَامُ، فَيَقُولُ: إِنَّكَ عَلَى عَلَى خَيْرٍ، ثُمَّ يَجِيءُ الأَعْمَالُ عَلَى ذَلِكَ، فَيَقُولُ الله عِن إِنَّكَ عَلَى خَيْرٍ، ثُمَّ يَجِيءُ الإِسْلامُ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ أَنْتَ السَّلامُ وَأَنَا الإِسْلامُ، فَيَقُولُ اللهُ عِن إِنَّكَ عَلَى خَيْرٍ، بِكَ اليَوْمَ آخُذُ، وَبِكَ أُعْطِي، فَقَالَ فَيَقُولُ اللهُ عِن كِتَابِهِ: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي اللهُ عِن كِتَابِهِ: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي اللهُ عَن الْخَسِرِينَ ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي اللّهُ عَنْ الْخَصِرِينَ ﴿ وَهُ هُ وَهُو فِي الْخَمَدُ ('').

## الـشـرح:

هذا الحديث رواه الإمام أحمد في مسنده في مسند أبي هريرة، من طريق عباد بن راشد عن الحسن عن أبي هريرة ﴿ الله عَلَمُهُمْ الله وَ الله عَن أبي هريرة ﴿ الله عَلَمُهُمْ الله الله عَن أبو هُرَيْرَةَ وَنَحْنُ إِذْ ذَاكَ بِالْمَدِينَةِ . . . » وساق الحديث .

والكلام في إسناده في مقامين:

المقام الأول: هو عباد بن راشد، فمن الأئمة من وثقه، ومنهم من ضعفه، ومنهم من قال: إنه صدوق عنده أوهام وله أغاليط. وعدوا هذا الحديث من أغاليطه؛ لأن الحسن لم يسمع من أبي هريرة وللها شيئاً،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٣٦٢)، وأبو يعلى (١١/ ١٠٤)، والطبراني في الأوسط (٣١٧/٧) من حديث أبي هريرة ﷺ.

هكذا قاله بعض أهل العلم<sup>(١)</sup>.

فعبًاد وثقه جماعة من أهل العلم منهم عبد الله بن الإمام أحمد (٢)، والحسن لم يسمع من أبي هريرة والصحيح في عباد أنّه حسن الحديث وأنه ليس بضعيف يُرد حديثه، ولهذا قال الحافظ ابن حجر في (التقريب) (٣): «صدوق له أوهام»، وذلك توازن بين أقوال العلماء، لكنه في (تهذيب التهذيب) كله تبعاً لأصل الكتاب، وهو «تهذيب الكمال» (٥) لأبي الحجاج يوسف المزي، لم يذكر توثيق عبد الله بن الإمام أحمد له، وهو موجود في المسند، فيلحق بذلك الموضح.

فالمعتمد أنه حسن الحديث، وإن كان روى بعض الأحاديث التي تستنكر عليه، فهذا ليس بغريب فإن الثقات قد يهمون، فكيف بمن هو دونهم؟

المقام الثاني: الكلام عن الإسناد في سماع الحسن من أبي هريرة وللهناء والمقام الثاني الكلام عن الإسناد في سماع الحسن من أبى هريرة والله العلم على أنّه لم يسمع من أبى هريرة والله العلم على أنّه لم يسمع منه حديثاً أو حديثين أو نحو ذلك.

<sup>(</sup>۱) انظر: الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (٦/ ٧٩)، والكامل في ضعفاء الرجال للجرجاني (٤/ ٣٤٠)، والضعفاء والمتروكين لابن الجوزي (٢/ ٧٣)، وميزان الاعتدال للذهبي (٢/ ٤٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: المسند (٣٦٢/٢)، وفيه: «قال أبو عبد الرحمن - يعني عبد الله بن أحمد -: عباد بن راشد ثقة ولكن الحسن لم يسمع من أبي هريرة». ١.ه.

<sup>(</sup>٣) انظر: تقريب التهذيب (ص٢٩٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: تهذیب التهذیب (٥/ ۸٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: تهذيب الكمال (١١٦/١٤).

وبعض العلماء يوهمون الرواة الذين يقولون عن الحسن أنه قال حدثنا أبو هريرة ﴿ حَدَثنا أو أَخبرنا )، وبعضهم يقول: إن الحسن قد يقول: (حدثنا أو أخبرنا)، ويعني به أهل البصرة، لكن هذا في غير أبي هريرة ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

والصحيح أن الحسن لم يسمع من أبي هريرة رضي ، وهذا هو الظاهر الا فيما ذكر أهل العلم أنه سمع ، مثل ما ذكر الحافظ في حديث أو حديثين ، مع أنه كان معاصراً لأبى هريرة سنين طويلة ؛ لأن الحسن وُلد في زمن عمر ابن الخطاب رضي ، وأبو هريرة رضي كان بالمدينة وتوفي قريباً من سنة ٥٨ معد أن توفيت عائشة وصلى عليها رضي .

المقصود أنه عاصره سنين طويلة، ولكن المعتمد أنه لم يسمع منه؛ لأن الحسن كان في البصرة وأبو هريرة وللهائه كان بالمدينة.

وقالوا: إن الحسن لم يحج في عُمره إلا مرتين، ورحلته إلى المدينة أو مكة كانت قليلة؛ ولهذا نفوا سماعه من أبي هريرة ﴿ الله إن كان سماعاً لحديث أو حديثين، على القول بثبوت سماعه.

قال عَلَىٰهُ: «وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَ اللَّهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «تَجِيءُ الْأَعْمَالُ يَوْمَ القِيَامَةِ، فَتَقُولُ: يَا رَبِّ أَنَا الصَّلاةُ، فَيَقُولُ إِنَّكِ عَلَى خَيْرٍ»، قوله: «تَجِيءُ الْأَعْمَالُ يَوْمَ القِيَامَةِ» العلماء فسروها على أحد تفسيرين:

\* منهم من قال: «تَجِيءُ الْأَعْمَالُ» يعني يجيء ثواب الأعمال يوم القيامة والأجر الذي وضعه الله الله عمال (١).

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلْلَهُ في مجموع الفتاوى (٥/ ٣٩٨): (وَأَحْمَد وَغَيْرُهُ مِنْ =

\* ومنهم من قال: «تَجِيءُ الْأَعْمَالُ» أنّ الله على قادر على جعل الأعمال تجيء حقيقة (١)؛ كما أنه يوزَن العمل وتوزن السيئات والحسنات فكذلك هذا، وكما يأتي القرآن يوم القيامة يحاج عن أصحابه، وكما يأتي العمل جملة يحاج عن أصحابه، فهذه كلها من جنس واحد.

وهذا الأخير هو الذي عليه المحققون من أهل السنة والجماعة في أن الأصل في الأمور الغيبية أن تقرّ على ظاهرها، وأن لا تؤول بتأويلات تصرفها عن ظاهرها، وكون الأعمال تجيء يوم القيامة هذا مجيء غيبي لا نعرف حقيقته، وإذا كان غيبياً فيجب إلا يُسلط عليه التأويل؛ لأن التأويل يخرج الحقائق الغيبية عن حقائقها إلى مدركات العباد، ومدركات العباد لا تتناول الغيبيات؛ بل إنما تتناول المعهود لهم مما رأوه أو أحسوه أو قاسوا عليه.

فإذًا نقول الصحيح أن قوله: «تَجِيءُ الْأَعْمَالُ يَوْمَ القِيَامَةِ» أن هذا مجيء

أَثِمَّةِ السُّنَّةِ - فَسَّرُوا هَذَا الْحَدِيثَ- أي حديث: «اقْرَءُوا الْبَقَرَةَ وَآلَ عِمْرَانَ، فَإِنَّهُمَا اللَّهْرَاوَانِ، يَأْتِيَانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِكَأَنَّهُمَا غَمَامَتَانِ، أَوْ كَأَنَّهُمَا غَيَايَتَانِ..» - بِأَنَّ الْمُرَادَ بِهِ مَجِيءُ ثُوَابِ الْبَقَرَةِ وَآلِ عِمْرَانَ كَمَا ذَكَرَ مِثْلَ ذَلِكَ مِنْ مَجِيءِ الْأَعْمَالِ فِي الْقَبْرِ وَفِي الْقَبْرِ وَفِي الْقَبْرِ وَلَي مَالِي اللَّهْرَادُ مِنْهُ ثَوَابُ الْأَعْمَالِ) ا.ه. بتصرف.

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر كَلَشَهُ في الفتح (۱۱/ ٤٢١): (وَقَالَ الْقُرْطُبِيُّ فِي (التَّذْكِرَةِ): الْمَوْتُ مَعْنَى وَالْمَعَانِي لَا تَنْقَلِبُ جَوْهَرًا وَإِنَّمَا يَخْلُقُ اللَّهُ أَشْخَاصًا مِنْ ثَوَابِ الْأَعْمَالِ وَكَذَا الْمَوْتُ يَخْلُقُ اللَّهُ كَبْشًا يُسَمِّيهِ الْمَوْتُ وَيُلْقِي فِي قُلُوبِ الْفَرِيقَيْنِ أَنَّ هَذَا الْمَوْتَ يَكُونُ ذَبْحُهُ دَلِيلًا عَلَى الْخُلُودِ فِي الدَّارَيْنِ وَقَالَ غَيْرُهُ لَا مَانِع ان ينشىء اللَّهُ مِنَ يَكُونُ ذَبْحُهُ دَلِيلًا عَلَى الْخُلُودِ فِي الدَّارَيْنِ وَقَالَ غَيْرُهُ لَا مَانِع ان ينشىء اللَّهُ مِنَ الْأَعْرَاضِ أَجْسَادًا يَجْعَلُهَا مَاذَةً لَهَا كَمَا ثَبَتَ فِي صَحِيحِ مُسْلِمٍ فِي حَدِيثِ إِنَّ الْبَقَرَةَ وَآلَ عِمْرَانَ يَجِيئَانِ كَأَنَّهُمَا غَمَامَتَانِ وَنَحْوِ ذَلِكَ مِنَ الْأَحَادِيثِ). ا. ه. بتصرف. وانظر: فيض القدير للمناوي (٢/ ٦٣).

حقيقي، وأن الأعمال تجيء كما ذكر النبي ﷺ.

قال: «فَتَحِيءُ الصَّلاةُ فَتَقُولُ يَا رَبِّ أَنَا الصَّلاةُ»، يعني: أن الأعمال تتنافس في أن تكون شافعة لأصحابها، أو أن تكون هي الميزان الذي يوزن به أهله، وهذا فيه تقرير لمسألة مهمة: وهي أن هذه الأعمال يكون بينها وبين أصحابها محبة ومودة وألفة، بحيث إن كل عمل صالح يريد لأصحابه الزلفي والنجاة، فهذه الصلاة تريد لأصحابها النجاة.

ثم تجيء الصدقة، والمراد بها هنا الصدقة المفروضة - يعني: الزكاة - والنافلة؛ لأن اسم الصدقة يشمل الاثنين، فيشمل الصدقة الواجبة والصدقة المستحبة، فيقول الله على لها: "إِنَّكَ عَلَى خَيْرٍ»، وهذا أيضاً صرف عن إجابة السؤال لها، يعني: كأن الصلاة والصدقة وغيرها تريد أن تكون هي المقدمة في الوزن، يعني: أن تكون هي المقدمة فيما يتميز به المكلفون، ثم يأتي الصيام المفروض يريد لأصحابه النجاة أيضاً، وترتيبها على هذا، وجنس الزكاة أفضل من جنس الصيام، وهكذا فالفضل لهذه الأعمال على هذا الترتيب.

المقصود أن جنس هذه الأعمال يأتي ويريد لأهله النجاة، وأن يكون هو الميزان، فمن أتى به كان ميزانه راجحاً، وكان مُعْطاً ومكرماً، ومن لم يأت به فإنه مُعَرَّض للهلاك؛ لكن ربنا عَلَى لله أتت الصلاة قال: "إِنَّكِ عَلَى خَيْرٍ» لأنها عبادة عظيمة، ثم كذلك في الصدقة قال: "إِنَّكِ عَلَى خَيْرٍ» لأنها عبادة عظيمة، ثم في الصيام قال: "إِنَّكَ عَلَى خَيْرٍ» لأنه عبادة جليلة عظيمة.

«ثُمَّ تَجِيءُ الْأَعْمَالُ عَلَى ذَلكَ » كل الأعمال الجهاد في سبيل الله ﷺ ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وطلب العلم، والعمرة، والحج،

وصلة الرحم، يشمل قوله: «ثُمَّ تَجِيءُ الْأَعْمَالُ عَلَى ذَلكَ»، يعني: كل الأعمال الصالحة تجيء، وكلُّ يريد أن يكون الوزن به، وأن يكون هو المعيار وهو الميزان، والله على يقول إنكِ على خير إلى أن يأتي الإسلام.

وهذا فيه تنبيه إلى حُسْن الأدب مع من رام شيئاً ولم يستحقه بأنه يُثنى عليه ولا يهجّن في قوله، وهذا فيه أدب مهم لطالب العلم فيما يحكم به على الأشياء، أو فيما يخاطب به الناس، فربما مثلا يأتي من يقول: أنا فعلت كذا وكذا. فيُسفّه، ويُقال له: كِيفْ نجعلك مثل كذا وكذا؟ إلى آخره، وهذا لاشك من استعجال الناس والعباد وعدم وزنهم بالوزن العدل والإنصاف والحق في كل الحالات، والله على يُعلم عباده أنه من طلب شيئاً ليس بمستحِق له أنه يثنى عليه بما هو فيه، ولا يعطى أكثر من من طلب شيئاً ليس بمستحِق له أنه يثنى عليه بما هو فيه، ولا يعطى أكثر من منزلته، فقال الله على للصلاة «إِنَّكِ عَلَى خَيْرٍ»، وللصدقة «إِنَّكِ عَلَى خَيْرٍ»، ولكن لم وللصيام «إِنَّكَ عَلَى خَيْرٍ»، ولجميع الأعمال «إِنَّكِ عَلَى خَيْرٍ»، ولكن لم يعطها سؤلها، ولم يُلبِ لها مطلبها؛ لأنها لا تستحق ذلك، فهي أتت بشيء مقدر لكنه ليس هو الميزان.

قال بعد ذلك «ثُمَّ يَجِيءُ الْإِسْلامُ فَيَقُولُ يَا رَبِّ أَنْتَ السَّلامُ وَأَنَا الْإِسْلامُ» والسلام من «السَّلامُ» اسم من أسماء الله عَلان، من أسماء الجمال لله عَلان، والسلام من آثاره كل سلامة سلم بها العباد، وكل أنواع السلامة لهم في دينهم وفي دنياهم فيما دق من الأمر أو فيما جلّ، فإنما هي من آثار اسمه على «السلام» و«الْإِسْلامُ» - كما سبق - من أسلم إذا دخل في السلم - يعني في اللغة - وطلب السلامة، فبينهما من جهة الاشتقاق مناسبة؛ لأنَّ الإسلام فيمن أسلم يطلب السلامة، والسلام من أسماء الله على الذي من آثاره السلامة من جميع النواحي والجهات.

لذا فإنّ هذا الدعاء من الإسلام «يَا رَبِّ أَنْتَ السَّلامُ، وَأَنَا الإِسْلامُ» فيه تنبيه للعباد أن يكون مطلبهم ودعاؤهم بالتوسل بأسماء الله على المناسبة لمطالبهم، فإذا كان يريد مطلباً في السلامة فإنه يدعو الله على بأسمائه الحسنى بأسماء الجمال التي منها السلام مثلاً فيما يطلبه، وهذا هو تحقيق لقول الله على: ﴿وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَى فَادْعُوهُ عِما الاعراف: ١٨٠]، فيدعو العبد بما يناسب مطلوبه، إذا كان مطلوبه المغفرة فيتودد إلى الله على بأسماء الجمال له على كالغفور والرحيم والودود والتواب ونحو ذلك، وبأسماء الجلال أيضا التي فيها عزته وجبروته وهيمنته وكبرياؤه على لتعرضه لنفحات الرب على وتقدست أسماؤه، وكذلك في سائر المسائل، فالدعاء من أعظم ما يكون، فإذا وُفق العبد للدعاء بالتوسل والثناء على الله على بما يناسب المطلوب، فإنه لا يكاد الدعاء يُصرف بل يجاب؛ كما أخبر الله على بذلك.

هنا قال: «فَيَقُولُ يَا رَبِّ أَنْتَ السَّلامُ وَأَنَا الإِسْلامُ، فَيَقُولُ اللهُ ﷺ: إِنَّكَ عَلَى خَيْرٍ بِكَ اليَوْمَ آخُذُ وَبِكَ أُعْطِي، فَقَال اللهُ ﷺ فِي كِتَابِهِ: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ عَلَى خَيْرٍ بِكَ اليَوْمَ آخُذُ وَبِكَ أُعْطِي، فَقَال اللهُ ﷺ فِي كِتَابِهِ: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ اللهُ ا

قوله: «بِكَ اليَوْمَ آخُذُ» يمكن أن يكون تفسيرها على أحد وجهين:

الأول: «بِكَ اليَوْمَ آخُذُ» من الأخذ وهو العقوبة والعذاب، والمؤاخذة أيضا.

والثاني: «بِكَ اليَوْمَ آخُذُ» يعني آخذ الوسيلة، آخذ الشفاعة فيكون الإسلام شافعاً، يؤخذ شافعاً، يؤخذ سبباً، يؤخذ ميزاناً.

والأول أظهر وهو أنه من الأخذ والمؤاخذة والعقوبة والنكال، يعني: بك اليوم أؤاخذ وأعاقب وأنكِّل وأعذِّب.

"وَبِكَ أُعْطِي"، يعني: أتكرَّم وأتفضل؛ كقوله على: ﴿عَطَآءٌ غَيْرَ مَجَذُوذِ ﴾ [مود: ١٠٨]. فدل ذلك على أن الله على جعل الإسلام هو الميزان؛ لأنه يعاقب بتركه ويؤاخذ بتركه؛ كما أنه يكرم وينعم ويتفضل ويعطي بالإسلام. فإذا كان الأمر كذلك فإن تحقيق الإسلام هو أعظم أسباب النجاة، أعظم ما يكون به الإعطاء والكرم والفضل من الله على أن يحقق العبد إسلامه، وأن يكون مسلماً على الحقيقة، وأن من تخلف عن ذلك فهو مؤاخذ، وسيرد عليه ما تعبَّد به مما ليس من الإسلام.

إذا تبين هذا: فإن هذا الحديث من الأحاديث العظيمة التي تهز النفس والفؤاد والجوارح في لزوم الإسلام الصحيح وعدم مخالفته إلى غيره، فكما ترى ليست المسألة مسألة العبادات من حيث هي فقط، وإنما المسألة مسألة تحقيق الإسلام، وهذا مما يجب على طلبة العلم وعلى الدعاة إلى الله على أفراداً وجماعات ومجموعات أن يعتنوا به كثيراً؛ لأن الغاية من الدعوة والغاية من التعليم هو نجاة العباد وتعبيد العباد لربهم على فإذا كانوا يُدعون إلى شيء لا تؤمن معه نجاتهم يوم القيامة فإنهم على خطر حينئذ، وتكون الدعوة ليست على بابها، وليست على ما يحقق للمرء النجاة إذا سلكه. لهذا ينبغي - كمنهج - أن يؤخذ بالإسلام في شموله في الدعوة؛ لأن دعوة الناس إلى الإسلام - يعني من المسلمين ومن غير المسلمين بحسب الحكمة والتدرج والبُداءة بالأهم فالمهم إلى آخره، لكن يُدعى إلى

الإسلام بشموله، فالذي لا يهتم مثلاً بدعوة الناس إلى توحيد الله على وتحقيق الشهادتين تحقيق الإسلام، فإنه لم يهتم بالإسلام الصحيح، بل اهتم بإسلام يظنه نافعاً وربما كان غير نافع.

من الناس أيضاً من يقتصر في دعوته على العقيدة فقط، دون أن يدعو الناس فيما يصلحهم في العبادات، وما يصلحهم في الأعمال، وما يؤدون به حقوق العباد، وهذا أيضا فيه نقص. فحقيقة الإسلام - وهو ما فسره الإمام في الباب الذي قبله - هو الذي يجب أن يتخذ منهاجاً للدعوة، وهو الإسلام الذي يشمل جميع ما أمر الله على به أمر إيجاب، أو نهى عنه عنه ونهى عنه رسوله عنه رسوله على تحريم، ثم تأتي بعد ذلك المستحبات وغيرها من باب التبع.

وهذا يؤكد أنه يجب أن يُفهم كيف تُحقَّق الدعوة في حياة الناس؟ وكيف يدعو المرء إلى الله على وأن تكون دعوته على وفق الإسلام الصحيح؟ إذا كان هو سيدعو إلى الإسلام الكامل الشامل فإنه هو في نفسه يجب أن يكون ملتزِما بالإسلام وتحقيق ما يجب عليه من الدخول في الإسلام، فإذا كان يدعو ولا يسلم المسلمون من لسانه ويده فإن هذا لم يأت بما يحبه الله على ويرضاه في أمر الدعوة، أو إذا كان يدعو إلى شيء من الإسلام ويقول الشيء الآخر غير مهم، كالذين يقولون: إن الدعوة إلى العقيدة والتوحيد وتفهيم ذلك الناس هذا غير مهم، وبيان التوحيد والشرك وما يُضاد حقيقة الإسلام أن هذا ليس بمهم، المهم كذا وكذا، هؤلاء أيضا لم يرعوا الأمانة، ولم يأتوا بالإسلام الذي أمر الله على به.

كذلك من أتى للناس بالدعوة للزهديات وترك حقيقة الإسلام وأوامر

الإسلام العظيمة والأمر والنهي والعلم والدعوة إلى التوحيد والعقيدة، كذلك هذا مفرط.

فالواجب إذاً على الجميع أن يتخذوا الإسلام الكامل؛ كما أمر الله على به، وكما جاء في الكتاب والسنة، أن يتخذوه منهجاً لهم.

وفيما أرى ويرى الكثير في الواقع أن من أسباب وقوع الخلاف اليوم بين الناس في الدعوة وبين الذين يدعون - سواء من الأفراد أو غيرهم - أن السبب هو في فهم الإسلام وفي طريقة الدعوة، لكن لو أخذ الجميع بالإسلام كله فإنهم حينئذ سيلتقون على كلمة سواء، لكن هذا يراعي جوانب لا يراعيها ذاك، وهذا يفرِّط في أشياء، وهذا يغلو في أشياء، وهكذا حتى صارت الأمة، حتى صار المخلصون على قلتهم في عموم الأمة متفرقين إلى فرق وإلى أقوال وإلى جماعات. نسأل الله هل السلامة والعافية من كل ما يخالف طريق الجماعة الأولى.

 رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوْةِ الدُّنَيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَائُدُ ﴿ إِغَانِهِ: ١٥]، وهذا مما نرجو عاجل بركته وآجل بركته عند الله عَلَمْ في أن يكون عَلَمْ وتقدست أسماؤه رضي منا بما أخذنا به من عموم الإسلام وحلت علينا بذلك بركته عَلَى وسلامته التي وعد بها من حقق دينه عَلَيْهُ .

#### CAN DAN DAN

وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ عَائِشَةَ ﴿ إِنَّا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ». رَوَاهُ أَحْمَدُ (١).

#### الـشـرح:

قوله: (وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ عَائِشَةً عَنَّ اللهِ الْمِامِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ الْمَعْ وَلَهُ الْمِعْ عَلَيْهِ الْمِعْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عليها أمره عَلَيْهُ الله عليها أمره عليها ألله على الله على المحدثات محدثات في العقائد، كالذين نفوا صفات الله على الواعتقدوا أن الله على يجبر العباد، أو الذين نسبوا إلى الله على أشياء ليست له على الوكان في العقائد والعمل كالذين عبدوا غير الله فأتوا بالشرك الأكبر، أو الذين أتوا بالشرك الأصغر بأنواعه، كل هؤلاء عملوا أعمالاً ليس عليه أمره على المره عليه المره عليه أمره عليه أمره عليه المره عليه المره عليه الله عليه أمره عليها، أو أعمال قلبية والحديث، أو أعمال جوارح. كذلك البدع المختلفة وهي درجات سبق الكلام عليها، أيضاً كلها من تعبد بها فهي مردودة عليه لن تُقبل منه بنص الآية والحديث، وصاحبها في الآخرة من الخاسرين، وسيأتي فيما يأتي من أبواب إن شاء الله تعالى – بيان أن البدع من حيث الجنس أرفع درجة من الكبائر، فجنس الله عني أن كل بدعة أعظم من كل كبيرة، لا، ولكن جنس البدع؛ لأنها:

<sup>\*</sup> معارَضَةٌ للرسول ﷺ.

<sup>\*</sup> واستدراكٌ عليه.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص ٩١).

- وشرئ دين لم يأذن به.
- وتعبد بأشياء لم تكن عليها سنته من جهة الاعتقاد والشبهة.

وهذه أعظم من حيث الجنس من ذنوب الشهوات المختلفة، وهذا فيه تقرير لما يجب على الدعاة إلى الله على أن يسلكوه في دعوتهم، وأن ينبهوا الجميع إلى خطر المحدثات والبدع والضلالات؛ لأنها مخالفة لدين الإسلام، ونبينا على أعلن أن أصحابها مردودة عليهم عباداتهم، وهذا معناه أنها لا تُقبل منهم، وأنهم خاسرون بما اقترفوا من آثام وبما اجترحوا من بدع وضلالات.

## بَابُ وُجُوبِ الْاسْتَغْنَاءِ بِمُتَابَعَةِ الْكِتَابِ عَنْ كُلِّ مَا سِوَاهُ.

## السرح:

قال عَلَيْه: (بَابُ وُجُوبِ الْاسْتَغْنَاءِ بِمُتَابَعَةِ الْكِتَابِ عَنْ كُلِّ مَا سِوَاهُ) ويعني به (الْكِتَابِ) القرآن، وفي عدد من النسخ أيضا (وَبِمُتَابَعَتِهِ عَلَيْهِ): والمذكور هنا كما هو في نسخ معتمدة من هذا الكتاب هو الصحيح؛ لأن عنوان الباب: (بَابُ وُجُوبِ الْاسْتَغْنَاءِ بِمُتَابَعَةِ الْكِتَابِ عَنْ كُلِّ مَا سِوَاهُ)، وسيأتي بيان أن متابعة النبي عَلَيْ تدخل في متابعة الكتاب، والاستغناء بالكتاب يشمل أيضاً الاستغناء بسنته عَلَيْه.

قال عَلَىٰهُ: (وُجُوبِ الْاسْتَغْنَاءِ)، ولفظ الوجوب هذا مأخوذ أو مستدَل عليه بما أورده من الأدلة التي فيها بيان: شمول الكتاب، وطاعة النبي عَلَيْهُ، ولزوم الجماعة، والنهي عن النظر في كتب الأمم قبلنا، وغضب النبي عَلَيْهُ حينما رأى في يد عمر فَيْهُمُ أوراقاً من التوراة (١).

و (الْاسْتَغْنَاء) يعني الاكتفاء بمتابعة الكتاب، وبمطالعة الكتاب الذي هو القرآن وبالأخذ منه، وهذا واجب، ففي الكتاب الذي هو القرآن كفاية، وفي سنة النبي علي كاية.

وقوله: (عَنْ كُلِّ مَا سِوَاهُ)، هذا يشمل كل ما يريد العبد أن يأخذ منه الهداية والعلم النافع مما هو سوى القرآن وسنة النبي ﷺ.

فإذًا دل التبويب على أن الاكتفاء بالكتاب والسنة، وما جاء في الكتاب

<sup>(</sup>۱) سیأتی تخریجه (ص۲۱۳).

والسنة من أوجه الأدلة أنَّ هذا واجب ليس للمرء الخيرة فيه، وأن هذا يُستغنى به عن كل كتاب يُطلب الهدى منه، أو يُطلب العلم النافع منه؛ كما سيأتي بيان تفصيله في شرح الآية والحديث.

وتبويب الإمام كله لهذا الباب وعقدُه له من الأهمية بمكان، بل كل متبصر في حال الأمة في حال أهل الإسلام، الذين فارقوا الجماعة، وأنشأوا الفِرق، وتبعوا الضلالات، يتبين له أن سبب ذلك هو أنهم لم يستغنوا ولم يكتفوا بما جاء في القرآن والسنن، وهدي الصحابة وإله الكتب المختلفة والآراء العقلية والأقيسة، بل زهدوا في الكتاب، وزهدوا في السنن، وزهدوا في الهدي الأول، وأخذوا يتلقفون العلم من مصادر أخرى يظنون أن فيها الهداية، وسواء أكان ذلك العلم في أمور التوحيد والعقيدة، أم كان في أمور الأمر والنهي والحلال والحرام، أم كان في أمور اللهوانين العلمية التي تنبني عليها العلوم.

وأصل انحراف الناس في هذه الأمة جاء من أحد ثلاثة أنحاء، أو منها جميعاً:

السبب الأول: أنهم ذهبوا إلى العقل في تقدير أو في إثبات الحق من عدمه، وهذا هو الذي يسمونه الفلسفة التي أساسها تقديس العقل، وأن ما يمليه العقل الصحيح – حسب ما يزعمون – لا معقب له، وهذا كان عند أهل اليونان وعند الفلاسفة بعامة، ودخل في هذه الأمة شيئاً فشيئاً حتى صار تحكيم العقل مقدما على تحكيم النص، وتُوسع في ذلك حتى صارت الاجتهادات العقلية مقدمة على ما جاء النص به، وزعم الفلاسفة أنَّ لهم قانونا يزنون به الأمور سموه المنطق، بحيث يعصم الفكر – يعني ذلك العلم قانونا يزنون به الأمور سموه المنطق، بحيث يعصم الفكر – يعني ذلك العلم

الذي يسمى المنطق أو يسمى معيار العلم أو نحو ذلك مما سمي – ويجعلونه هو القانون الذي يعرف به صحة الشيء من عدمه؛ لأنه قانون التفكير السليم، وقانون الوصول إلى النتائج الصحيحة، ولهذا أبطلوا كثيراً مما جاء في الكتاب والسنة من المسائل؛ لأجل إبطال العقل لها بدلالة المنطق على ذلك البطلان.

هذا من جهة التقنين، يعني: من جهة استعمال علم وقانون، لكن تُوسِّع في الأمة حتى صار الناس يخالفون العلم الصحيح باجتهاد ليس له معيار وليس له قانون أيضاً، فتوسَّع الناس في أقوال كثيرة وفي نحل مختلفة ليس لها قانون وليس لها معيار يُرجع إليه، وأساسها كله الأخذ بفلسفة اليونان وما جاء في هذه الأمة من علوم القوم؛ علوم الأوائل ممن يسمونهم بالحكماء، هذا السبب الأول.

السبب الثاني: أن ضعف العلم بالكتاب والسنة ظُن معه أن الكتاب والسنة وما فيهما من الأدلة ليس بكافٍ لحاجات الناس، وأن حاجات الناس يحتاج معها إلى أنواع الاجتهادات في المسائل العلمية وفي المسائل العملية، وهذا باطل من جهات - كما سيأتي - ولو قالوا: إننا نقتصر على ما جاء في النصوص وما لم يرد فيها نجتهد فيه. لكان هذا أمراً سائغاً ؛ كما كان عليه الصحابة في الكنهم ضَعُفَ علمهم بالشريعة فصاروا يجتهدون فيما دلت عليه الشريعة، فإذا كانت المسألة في الدليل؛ إذا كانت المسألة في الكتاب أو في السنة وفي كلام السلف الصالح في أن فما العلم إذاً أن يترك ذاك إلى علوم أخرى أو إلى اجتهادات لا أساس لها إلا تفكير أصحابها!! وهذا كثر جداً في الأمة في المسائل العقدية، وفي مسائل الفقه أيضاً والحلال والحرام، وفي مسائل السلوك والزهد والعبادة، حتى حدثت هذه

الفرق والجماعات المختلفة في كل بلد وفي كل مصر، فتجد آراء مختلفة في العقيدة، وفرقاً متباينة في التوحيد، وتجد في الصوفيات والزهديات والسلوكيات أيضاً فرقاً مختلفة، وكل فرقة تظن أنها هي المفضلة، وكذلك في مسائل الفقه تجد أن كل مفت يفتي بما عنده مما وصل إليه اجتهاده، وهو قد قصّر في النظر في نصوص الكتاب والسنة وتحقيق المسائل في ذلك، ولو كان الناس استغنوا بالكتاب والسنة، وبما فيهما من الدلائل على لزوم هدي السلف الصالح واتباع الصحابة، لضعف الافتراق جداً، وللزم الناس منهجاً واحداً مستقيماً.

ونحن نرى أيضاً اليوم أنَّ الناس إنما اختلفوا لأجل واحد من هذين السبين أو هما معا.

والسبب الثالث: مما حدث في الأمة أيضا في هذا السياسات الجائرة أو السياسات الظالمة التي حرفت الشريعة في مسائل كثيرة، وجُعل أهل العلم وأهل القضاء وأهل الفتيا يفتون بها لأجل مصلحة دولة أو مصلحة فئة، ثم تتابع ذلك ما بين فعل ورد فعل حتى حدث له من الآثار والعواقب ما وسع دائرة الافتراق والانحراف عن أساس الدين.

وسيأتي في شرح الحديث في الباب الذي بعده أهمية لزوم الجماعة ومعنى ذلك، وصلة ذلك اللزوم بمتابعة الكتاب والسنة والاستغناء بهما عن كل ما سواهما.

وإذا نظر الناظر في زماننا الحاضر حيث كثر بعد ضعف الإسلام وضعف أهل الإسلام، ورغبة كثير من المخلصين في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وفي الدعوة إلى الله على ، وفي نصرة الإسلام في بقاع المسلمين

جميعاً ، نجد أن هذه الأسباب الثلاثة تأتي ماثلة أمامك في أنهم خرجوا عن الاستغناء بمتابعة الكتاب والسنة عن كل ما سواه ، وأثّرت فيهم العقليات ، أو أثّر فيهم ضعف العلم وترك التعلم ، أو أثرت فيهم السياسات المختلفة ، حتى غدوا ما بين خير وشر تعرف منهم وتنكر إلا من تابع العلم الصحيح .

وتأمل ذلك تجده في الناس، وكما قال القائل: «حَرِّكْ تَرَ».

فإن الأكثرين ممن خالفوا الصراط الأول:

\* إما أن يكونوا خالفوه عن ضعف علم بما جاء في النصوص فيجتهدون مع وجود الدلائل.

\* وإما أنهم ركنوا إلى عقليات ومصالح يجعلونها حجة قويمة.

\* وإما أن تكون أثرت فيهم السياسات فجعلتهم يتصرفون بمحض آراء سياسية، وسواء كانت تلك السياسات منهم، أو من دول تجاههم، فإنها أثرت فيهم حتى صاروا بعيدين عن متابعة الكتاب والسنة حق المتابعة، وأخذوا يتلقفون العلم والحق من هنا وهناك فلم يدركوا ذلك.

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ بِبْنِنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ الآيَة.

# الـشــرح:

هذه الآية فيها الدليل على أن الله على جعل القرآن تبياناً لكل شيء، وأنه نزله سبحانه مفرقاً ليكون تبياناً لكل شيء يحتاجه العباد في أمر دينهم وفيما ينفعهم في صلاح العلم والعمل، وهذه الآية كقوله على المراح العلم والعمل، وهذه الآية كقوله على المراف بين المراد بالكتاب في قوله: ﴿مَا فَرَمْلنا فِي الْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ اللوح المحفوظ أو هو القرآن؟ على قولين (١).

أما هذه الآية فالكتاب فيها هو القرآن في تفاسير السلف لا غير، لهذا استدل بها كِلله لأجل إلا يقال إن في الآية اختلافا في التفسير، فقوله: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩] يعني: أن الله على نزل

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسير لابن الجوزي (٣/ ٣٥)، قال ﷺ: (قوله تعالى: ﴿مَا فَرَطْنَا فِي ٱلْكِتَكِ مِن شَيَّوِ﴾، في الكتاب قولان:

أحدهما: أنه اللوح المحفوظ، روى ابن أبي طلحة عن ابن عباس رأي: (ما تركنا شيئا إلا وقد كتبناه في أم الكتاب)، وإلى هذا المعنى ذهب قتادة وابن زيد.

والثاني: أنه القرآن، روى عطاء عن ابن عباس ﴿ الله عَلَمُهُمَّا: (ما تركنا من شيء إلا وقد بيناه لكم).

فعلى هذا يكون من العام الذي أريد به الخاص، فيكون المعنى ما فرطنا في شيء بكم إليه حاجة إلا وبيناه في الكتاب، إما نصاً، وإما مجملاً، وإما دلالة؛ كقوله تعالى: ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبَ بَئِينَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾، أي: لكل شيء يحتاج إليه في أمر الدين) ١. هـ. وانظر: تفسير الطبري (٧/ ١٨٨)، وتفسير القرطبي (٦/ ٢٢٧)، والدر المنثور للسيوطي (٣/ ٢٦٧)، وروح المعاني للألوسي (٧/ ١٤٤)، وتفسير السعدي (١/ ٢٥٥).

هذا القرآن من أجل أن يكون تبياناً لكل شيء، أو أنه ﷺ أبان فيه كل شيء تبياناً وأظهره وجعله ماثلاً، حتى لا يحتاج الناس إلى غير هذا القرآن.

قال ﷺ: ﴿ بِبُيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ ، ﴿ بِبُينَا﴾ هنا : تِفْعال من البيان، وهل هي مفعول لأجله أو هي مصدر؟ على قولين لأهل العلم.

ويكون التقدير إذا كان مفعولاً لأجله أن تنزيل الكتاب من أجل أن يكون تبيانا، يعنى: العلة في تبيين الكتاب للبيان.

وأما إذا كانت مصدراً فتكون للتأكيد، يعني: أن الله على نزَّل الكتاب وأبان فيه كل شيء تبياناً، فيكون مصدراً مؤكِّداً لما في الفعل المقدر الذي دل عليه المصدر، يعني: جعل كل شيء في هذا القرآن بيِّناً ظاهراً لا لبس فيه، وإنما هو بيان – يعني القرآن – لكل شيء يحتاجه الناس كما سيأتي.

قوله هنا: ﴿ لِكُلِّ شَيْءِ ﴾ ، (كُل) هذه من ألفاظ العموم - كما هو معلوم في الأصول- لكنها من ألفاظ الطهور في العموم؛ لأن ألفاظ العموم على قسمين:

- \* ألفاظ تدل على التنصيص في العموم.
- \* وألفاظ تدل على الظهور في العموم.

والألفاظ التي تدل على الظهور في العموم معناه أنْ يكون العموم فيها بحسبها، وقد يخرج من ذلك العموم ما لا يصلح لما جاء العموم من أجله (أكل شَيْءٍ) بأنه كل شيء يحتاجه

<sup>(</sup>۱) انظر: الإحكام لابن حزم (۳/ ۳۷۹)، وأصول السرخسي (۱/ ۱۲۵)، والإبهاج (۲/ ۸۲)، وإرشاد الفحول (ص۱۹۷).

العباد في أمر دينهم؛ كما فسرها ابن جرير الطبري كَلُهُ وجماعة، ومن أهل العلم من المتقدمين كمجاهد وغيره فسروا «كُلِّ شَيْءٍ» هنا يعني الحلال والحرام (۱)، يعني: تبياناً لما أحل الله عَن وما حرم، فما أحل الله في كتابه فهو الحلال وما حرمه فهو الحرام، وعموم التفسير أولى؛ لأن الحلال والحرام هو أحد أفراد هذا العموم، لكن قوله عَن: ﴿بَيْنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ﴾ والحرام هو أحد أفراد هذا العموم، لكن قوله عَن: ﴿بَيْنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ﴾ لا يشمل ما لا ينفع الناس في دينهم؛ لأن القرآن لم ينزل تبياناً لأمور الناس في دينهم، لم ينزل تبياناً لأمور الرياضيات والجبر والهندسة والفيزياء في دنياهم، لم ينزل تبياناً لأمور الرياضيات والجبر والهندسة والفيزياء والكيمياء والزراعة والفلك وأشباه ذلك، وإنما نزل للهداية؛ كما قال عَن في الأشياء فيما حولنا وفيما نتعامل به على قسمين:

القسم الأول: أشياء يدخلها هوى الإنسان: مثل محبته وبغضه، ومثل ما يأتي وما يذر، من بيعه وشرائه، وتعاملاته، وتعبداته لربه ونحو ذلك، فهذه يدخلها الهوى، قد يرغب أن يظلم، ويرغب إلا يتعبد، ويرغب أن يأتي بالفواحش، ويرغب أن يكون كذا وكذا، فهذه الأشياء تدخلها الأهواء في أمور الشبهات وفي أمور الشهوات.

والقسم الثاني: ما لا يدخله الهوى.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (۲/ ٥٨٣)، قال كَلْله: (وقوله: ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِبْيَـنَا لِكُلِّ شَيْءٍ﴾، قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ: وَقَدْ بَيَّنَ لَنَا فِي هَذَا الْقُرْآنِ كُلَّ عِلْمٍ، وَكُلَّ شَيْءٍ. وَقَالَ مُجَاهِدٌ: كُلُّ حَلَالٍ وَحَرَام.

وَقَوْلُ أَبْنِ مَسْعُودٍ: أَعَمُّ وَأَشْمَلُ؟ ۚ فَإِنَّ الْقُرْآنَ اشْتَمَلَ عَلَى كُلِّ عِلْمٍ نَافِعٍ مِنْ خَبَرِ مَا سَبَقَ، وَعِلْمٍ مَا سَيَأْتِي، وَحُكْمٍ كُلِّ حَلَالٍ وَحَرَامٍ، وَمَا النَّاسُ إِلَيْهِ مَحْتَاجُونَ فِي أَمر دنياهم ودينهم، ومعاشهم، وَمَعَادِهِمْ). ا.ه.

والقرآن جعله الله على هادياً للناس الصراط المستقيم والطريق القويم الذي لا يلتبس فيما يدخلُه هوى الناس، وهو الأمور العلمية والعملية التي يحتاجونها.

أما الأمور التي تسري فيها سنن الله على هذه لا يدخلها الهوى، فالقرآن لم ينزل لأجل بيانها؛ لهذا مثلاً أمور الحساب وأمور الهندسة ونحو ذلك، هذه لا يدخلها الهوى، لو قال القائل مثلاً: زوايا المثلث يمكن أن تكون مائتي درجة، هذا لا يدخله رغبة الراغب، أو يُصدر قراراً أن زوايا المثلث مثلاً مائتا درجة، أو أنه يأتي من يدعو الناس إلى أن تكون زوايا المثلث مثلاً مائتي درجة، أو أن عشرة زائد عشرة تساوي خمسة عشر، ونحو ذلك، هذه مائتي درجة، أو أن عشرة زائد عشرة تساوي خمسة عشر، ونحو ذلك، هذه لا تدخلها الأهواء؛ لهذا الناس إذا أتى من يخبرهم فيها بغير الحق فإنهم سيردون عليه؛ لأنها لا توافق الحق الذي يعلمونه، وهو ليس له هوى في أن تكون الأمور الطبيعية على خلاف ما خلق الله على.

ولهذا يخطئ من يجعل القرآن كتاباً في العلوم كلها ؛ كما زعمت طائفة أن القرآن كتاب في الطبيعة ، وكتاب في الزراعة ، وكتاب في الهندسة ، وكتاب في الجبر ، وكتاب في كذا ، يظنون أن هذا فيه رفع لشأن القرآن ، وليس كذلك ، بل فيه إنزال من شأن القرآن ؛ لأن الله على لم ينزل القرآن لذلك ، ولم يجعله كتاباً في الأمور الرياضية أو الطبية أو الهندسية . . إلى آخره ، وإنما جعله كتاب هداية فيما تدخل فيه أهواء الناس لتحريف مراد الله على فيه .

أما ما حكمته سنن وقوانين من الله علله وتقدست أسماؤه بأمور الطبيعة، فهذه الحق فيها سيبين بما أجرى الله من سنته وما أجرى من تقنينه، لهذا تجد أن بعض الناس في تفسيره لهذه الآية في كتب التفسير يجعل القرآن شاملاً لكل العلوم، حتى آل الأمر في بعضهم أن جعلوا العلوم المحدثة الباطلة التي يردها القرآن، جعلوا القرآن مشتملاً عليها؛ كعلوم التصوف والفلسفة والطرق المختلفة، جعلوا القرآن يدل على ذلك كله، وأمور النظر وأمور الحكمة والقواعد والقوانين والمناظرة والجدل وأشباه ذلك، جعلوا كل هذه العلوم في القرآن، وهذا ولاشك من الغلو الباطل.

فالقرآن إذاً تبيان كما أخبر الله ﷺ: ﴿ بَبُنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾، أبان الله فيه كل شيء ينفع العباد ويحتاجون إليه فيما قد يحرفونه بأهوائهم، أو قد لا يدركون الحق فيه مما ينفعهم في آخرتهم، أبانه الله ﷺ بياناً، فكل ما يكون من قبيل الهداية في الدنيا أو في الآخرة هو في القرآن، أما العلوم الأخرى فإن هذه لا تدخل في العموم في قوله: «لكُل شَيْءٍ» لعدم اشتمالها على الهداية في الطريق الذي يلتبس على الناس.

إذا تبين ذلك: فقوله على: ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِبْيَـنَا لِكُلِّ شَيْءٍ﴾ والاستغناء بالكتاب، هل معنى هذا أن السنة وأقوال الصحابة ليست مما يُؤخذ به ويُستغنى به؟

الجواب أن هذا هو من الكتاب، فالاستدلال بالسنة من القرآن، والاستدلال بأقوال والاستدلال بأقوال الخلفاء الراشدين من القرآن، وكذلك الاستدلال بأقوال الصحابة في القرآن؛ ولهذا كما روى البخاري وغيره (١) أن ابن مسعود وللهنا قال: «لَعَنَ اللهُ الْوَاشِمَاتِ وَالْمُتَوَشِّمَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ اللهُ الْوَاشِمَاتِ وَالْمُتَوَشِّمَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ اللهُ الْوَاشِمَاتِ وَالْمُتَوَشِّمَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ اللهُ الْوَاشِمَاتِ وَالْمُتَوَسِّمَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ اللهُ الْوَاشِمَاتِ وَالْمُتَوَسِّمَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَفَلِّةِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨٨٦، ٥٩٣١، ٥٩٣٩)، ومسلم (٢١٢٥).

بين دفتيه فلم أجد لعن الله لما ذكرت، قال: لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه، لقد قال على: ﴿وَمَا ءَائَكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنْهُ فَانَنهُواً ﴾ [الحشر: ٧]، وقد لعن رسول الله على كذا وكذا، استدل ابن مسعود بما جاء في القرآن على أن السنة في القرآن، وهذا استدلال أصولي عميق؛ لأن دليل السنة والأخذ بها طاعة الرسول على ومتابعة النبي على هذا في القرآن، وفي القرآن تبيانه وفي القرآن إظهاره، فإذًا الاستغناء بالقرآن يشتمل على الاستغناء بما دل عليه القرآن من متابعة النبي على وهذا فيه إدخال السنة في الاستغناء بما بمتابعة الكتاب عما سواه. كذلك أقوال الصحابة في فهي داخلة في قول بمتابعة الكتاب عما سواه. كذلك أقوال الصحابة في فهي داخلة في قول الله عن: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَنِنَا وَلإِخْوَنِنَا وَلاَ يَكُونِ مَن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَنِنَا وَلاَ يَكُونِ الله عَن : ﴿وَالَذِينَ عَلَى فَلُونِنَا غِلَا لِيَنِي عَامَوُا رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلاِحْوَنِنَا وَالسَاء: ١١٥، وفي الدين الله عَن : ﴿وَالَذِينَ عَلَى فِي قُلُونِنَا غِلاً لِلْقِينَ عَامَنُوا رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلاَ تَعَمَلُ فِي قُلُونِنَا غِلَا لِللَّذِينَ عَامَنُوا رَبّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلَا الذين اتبعوهم بإحسان جاء النص عليهم في القرآن. المارة في القرآن.

فإذًا يكون اتباع هدي الصحابة والمنطق وهدي من اتبعهم بإحسان مما جاء في القرآن، فيكون القرآن إذاً دل على أن السنة حجة، وأن أقوال الصحابة ومنهج الصحابة وهدي الصحابة حجة، وأن لزوم طريقة الصحابة والتابعين كذلك حجة، فيكون إذا الاستغناء بالكتاب هو استغناء بالسنة، واستغناء بهدي الصحابة، وبما جاء عنهم وعن التابعين في مسائل العلم.

إذا كان الأمر كذلك فنقول إذاً: إن الآية دلت على الاستغناء بمتابعة القرآن والسنة وهدي السلف الصالح عن كل ما سواها.

وإذا تبين ذلك: فإن أصول العلوم النافعة التي يحتاج إليها العباد في

دينهم وآخرتهم أتم الحاجة ثلاثة:

الأول: العلم بما يستحقه الله في من توحيده في ربوبيته وتوحيده في عبوديته – توحيد الألوهية – وتوحيده في أسمائه وصفاته، وهذا النوع من أنواع العلوم موجود في كتاب الله في .

والنوع الثاني: علم الحلال والحرام، معرفة ما أبيح لهم أن يفعلوه، أو ما أُمروا به إما فرضاً أو استحباباً، أو ما حُرم عليهم، وهذا هو المسمى بعلم الفقه، يعني: علم الحلال والحرام، وهذا هو الذي فسر به مجاهد عَلَهُ قوله عَلَهُ: ﴿ بِبَينَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]، وهذا من أصول العلوم النافعة.

والنوع الثالث: هو العلم بما يكون العباد عليه بعد مماتهم، إلى أن يكون أهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار، وهذا هو المسمى بعلم اليوم الآخر، أو علم المعاد.

وهذه العلوم الثلاثة هي أصول العلوم النافعة التي تحي القلب، وتجعل القلب يقظاً حياً عالماً بمراد ربه منه، وهذه العلوم النافعة كلها في القرآن على أتم بيان وعلى أتم تفصيل، وعلم التوحيد هو ثلث تلك العلوم؛ ولهذا قال على عن سورة الإخلاص: «إِنَّهَا لَتَعْدِلُ ثُلُثَ الْقُرْآنِ»(۱)؛ لأن ثلث القرآن في التوحيد، يعني: من حيث الدلالة وتنوع العلم لا من حيث عدد الآيات.

وبتقسيم آخر: فإن لله ﷺ أمرٌ وخبر، وقد أنزل الكتاب على رسوله ﷺ وأخبر فيه بما ينفع العباد، وفيه أمر العباد بما ينفعهم، فكتاب الله ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٠١٣) من حديث أبي سعيد الخدري رهيه.

#### ينقسم إلى قسمين:

القسم الأول أوامر: وفيها الحلال والحرام.

القسم الثاني أخبار: وفيها التوحيد، وقصص الموحدين من المرسلين وأتباعهم، وقصص المعرضين عن التوحيد من المشركين ومن شابههم، وأمر المعاد وما يحصل بعد الممات إلى دخول أهل الجنة الجنة، ودخول أهل النار.

وهذا أحد نوعي الخبر الذي للعباد به حاجة أيما حاجة ؛ ولهذا قال على المؤزَّزُنَا عَلَيْكَ الْكِتَبَ بِبُيْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ ، فكل علم يحتاجه العباد في صلاح قلوبهم ، وصلاح أعمالهم ، وصلاح دنياهم لآخرتهم وما يكونون عليه في اخرتهم ، فهو في القرآن ، فإن احتاجوا معرفة حق الله على فهو في القرآن ، وإن احتاجوا إلى معرفة أسماء الله على وصفاته فهي في القرآن على أتم بيان ، وإن احتاجوا إلى معرفة الحلال والحرام فهو في القرآن ، وإن احتاجوا إلى معرفة مصيرهم وأحوال اليوم الآخر فهو في القرآن .

فالله على قد أكمل لنا الدين، وأتم علينا النعمة، قال على النَّوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي المائدة: ٣]، وأكبر النعمة وأكبر الفضل بهذا القرآن؛ كما قال عَلَيْ ﴿ وَلَلْ بِفَضْلِ اللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِلَاكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَا القرآن؛ كما قال عَلَيْ : ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِلَاكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُو خَيْرٌ مِّمَا يَجْمَعُونَ اللّهِ وَالله اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ وَاللهُ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ وَبِلَاكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُو خَيْرٌ مِّمَا اللهِ اللهِ اللهُ الل

وقد روى ابن أبي حاتم بسنده عن ابن عباس رها أنه فسر هذه الآية بقوله: «فَصْلُ اللَّهِ الْقُرْآنُ»(١).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن أبي حاتم (١٩٥٨/١).

فالله ﷺ أتم علينا النعمة والفضل والرحمة بهذا القرآن، فكل هدى، وكل شفاء، وكل خير، وكل علم ينفع العباد في دينهم وفي آخرتهم، فهو في هذا الكتاب؛ ولهذا قال المؤلف ﷺ: (بَابُ وُجُوبِ الْاسْتَغْنَاءِ بِمُتَابَعَةِ الْكِتَابِ عَنْ كُلِّ مَا سِوَاهُ)؛ لأن الهدي كله فيه، ولأن الخير كله فيه، ولأن أصول ما ينفع العبد في هذا القرآن.

والسنة كلها بمجملها وتفاصيلها هي في آية واحدة في كتاب الله على وهي قوله على الله على وهي قوله على السنة على السنة على السنة على السنة الس

قال ابن الجوزي في زاد المسير (٤/ ٤٠): (قوله تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ ﴾ فيه ثمانية أقوال:

أحدها: أن فضل الله الإسلام، ورحمته القرآن، رواه ابن أبي طلحة عن ابن عباس رقي الله الإسلام، وروي عن الحسن ومجاهد في بعض الرواية عنهما، وهو اختيار ابن قتيبة.

والثاني: أن فضل الله القرآن، ورحمته أن جعلهم من أهل القرآن، رواه العوفي عن ابن عباس عباس عباس الله قال أبو سعيد الخدري والحسن في رواية.

والثالث: أن فضل الله العلم، ورحمته محمد ﷺ، رواه الضحاك عن ابن عباس ﷺ. والرابع: أن فضل الله الإسلام، ورحمته تزيينه في القلوب، قاله ابن عمر ﷺ.

والخامس: أن فضل الله القرآن، ورحمته الإسلام، قاله الضحاك وزيد بن أسلم وابنه ومقاتل.

والسادس: أن فضل الله ورحمته القرآن، رواه ابن أبي نجيح عن مجاهد واختاره الزجاج.

والسابع: أن فضل الله القرآن، ورحمته السنة، قاله خالد بن معدان.

والثامن: فضل الله التوفيق، ورحمته العصمة، قاله ابن عيينة). ١.هـ.

وما نهاكم عنه من الأفعال فانتهوا، فما آتانا من الأخبار والأوامر نأخذه، وما نهانا عنه فإننا ننتهي.

وهذا أصل عظيم لعلوم الإسلام النافعة التي هي تفصيلٌ لتلك العلوم الثلاثة: العلم بتوحيد الله، العلم بالفقه، العلم بالمعاد.

وقد ذكر بعض العلماء أن كل علم موجود في كتاب الله على، وقد أطال السيوطي في كتابه الإكليل<sup>(1)</sup>، وذكر أن كل العلوم مستخرجة من كتاب الله، ونقل نقلاً طويلاً عن بعض العلماء في بيان هذا الأمر، ولكن هذا ليس بمعتمد، فإنه لا يخلو من تكلف، بل إنه نقل أن العلوم المبتدعة مثل التصوف ونحوه أنها مستقاة من كتاب الله، وأنها مستفادة من كتاب الله على حتى السحر والتنجيم والفلك جعلوها مستفادة من كتاب الله على، والجبر والهندسة والطب ونحو ذلك جعلوها مستفادة من كتاب الله على.

ولا شك أن في كتاب الله على بياناً لأصول كثير من العلوم، مثل ما يذكره بعض علماء المسلمين في أن القرآن هو أول من نبه إلى الجبر وعمل المعادلات، وحل المجاهيل، ونحو ذلك من أنواع العلوم الأخرى مثل الهندسة.

ولكن لا يسوغ أن نجعل القرآن كتاباً أتى لبيان الفلكيات أو لبيان الطبيات أو لبيان أحوال الهندسة أو الجبر أو نحو ذلك، وهذا لابد من التنبيه عليه؛

<sup>(</sup>١) نقل كلامه بطوله الشنقيطي كَلَّهُ في تفسيره أضواء البيان (٢/ ٤٣٧ - ٤٣٤)، ثم أعقبه بقوله: (وَإِنَّمَا أَوْرَدْنَاهُ بِرُمَّتِهِ مَعَ طُولِهِ ; لِمَا فِيهِ مِنْ إِيضَاحٍ: أَنَّ الْقُرْآنَ فِيهِ بَيَانُ كُلِّ شَيْءٍ. وَإِنْ كَانَتْ فِي الْكَلَامِ الْمَذْكُورِ أَشْيَاءُ جَدِيرَةٌ بِالإنْتِقَادِ تَرَكْنَا مُنَاقَشَتَهَا خَوْفَ الْإِطَالَةِ الْمُملِلَّةِ، مَعَ كَثْرَةِ الْفَائِدَةِ فِي الْكَلَامِ الْمَذْكُورِ فِي الْجُمْلَةِ). ا.هـ.

لأن بعض المفكرين في هذا العصر أرادوا أن يجعلوا القرآن فيه هذا كله، وهذا لا شك أنه من الباطل ومن الضعف، ولم ينزل القرآن لذلك؛ لأن الله على أنزل القرآن لعموم الهدى والرشاد.

فالعلوم المتفرعة من الكتاب والسنة وفهم معانيها والتأمل فيها هذه علوم نافعة، أما العلوم المحدثة مثل التصوف، والفلسفة بمعناها الواسع، وقانون الفلسفة الذي هو المنطق، وما ابتُدع من الكلام في أصول الدين، هذه كلها علوم غير نافعة، ومن ظن أنها نافعة فإن ضررها أكبر من نفعها،

<sup>(</sup>۱) انظر: تاريخ دمشق (۵۱/۳۱۳)، والإحكام للآمدي (۱/۲۰۸)، و سير أعلام النبلاء (۱/۸۶)، وطبقات الشافعية الكبرى للسبكي (۲/۲۶٪).

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قول النبي ﷺ: «عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ مِنْ بَعْدِي»، أخرجه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وقال: (حديث حسن صحيح)، وابن ماجه (٤٢، ٤٣)، وأحمد (٤/ ١٢٦، ١٢٧)، والدارمي (٩٥)، وابن حبان (١/ ١٧٨، ١٧٩) من حديث العرباض بن سارية ﷺ.

وقد أفتى العلماء بحرمة الاشتغال بها؛ وذلك لأنها لا تنفع في بيان القرآن، والله على جعل القرآن تبياناً لكل شيء، وهذه العلوم فيها محادة للقرآن؛ لأن فيها تأصيلات مضادة لما أنزل الله على في كتابه.

وَرَوَى النَّسَائِيُّ وَغَيْرُهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ رَأَى فِي يَدِ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ

وَفِي رِوَايَةٍ: «وَلَوْ كَانَ مُوسَى حَيًّا مَا وَسِعَهُ إلا اتِّبَاعِي»، فَقَالَ عُمَرُ رَفِيهُ: «رَضِينَا بِاللَّهِ رَبًّا، وَبِالْإِسْلَام دِينًا، وَبِمُحَمَّدٍ نَبِيًّا» (١٠).

# الـشــرح:

هذا الحديث عزاه المؤلف كله للنسائي ولغير النسائي، والحديث رواه جمع من أهل العلم، منهم الإمام أحمد في مسنده من حديث جابر ومن حديث غيره، ومنهم الدارمي وأبو يعلى وجماعة كثيرون من أهل العلم، وله طرق مختلفة عن جمع من الصحابة في أرواء الخليل (٢)، وحسنه، وأحسن فيه الشيخ ناصر الدين الألباني كله في إرواء الغليل (٢)، وحسنه، ولم يذكر في تخريجه رواية النسائي التي ذكرها المؤلف هنا، فيُنْظَرُ ذلك.

فالحديث حسن، صححه جماعة من أهل العلم، وله روايات مختلفة يعضد بعضها بعضاً.

والحديث فيه أن عمر رفي كان في يده ورقة من التوراة، انتسخها من

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٣/ ٣٨٧)، والدارمي في سننه (٤٣٦)، وأبو يعلى (١٠٢/٤)، وعبدالرزاق في مصنفه (١١٣/٦)، وابن أبي شيبة (٢٦٤٢١)، وابن أبي عاصم في السنة (١/ ٢٧)، والبيهقي في شعب الإيمان (١/ ٢٠٠) من حديث جابر ﷺ.

<sup>(</sup>٢) انظر: إرواء الغليل (٦/ ٣٤).

أهل الكتاب، فلما رآه النبي ﷺ يطالع فيها غضب، وقال: «أَمُتَهَوِّكُونَ يَا ابْنَ الْخَطَّابِ»، «أَمُتَهَوِّكُونَ» يعني: أمتحيرون، يعني: أفي حيرة أنت؟ أفي شك أنت؟ أفي ريب أنت مما جئت به؟

وقال: «لَقَدْ جِئْتُكُمْ بِهَا»، يعني: بالشريعة، «بَيْضَاءَ نَقِيّةً» لايدخلها لبس ولا تحريف، «وَلَوْ كَانَ مُوسَى حَيًّا وَاتَّبَعْتُمُوهُ وَتَرَكْتُمُونِي، لَضَلَلْتُمْ»؛ لأن رسالة النبي ﷺ هي خاتمة الرسالات؛ ولأن نبوته هي خاتمة النبوات، وكتابه الذي هو القرآن هو خاتم الكتب، وهو المهيمن على كل كتاب.

فإذًا لا يجوز النظر فيما سبقه من الكتب بعد ما أنزل الله ﷺ الكتاب.

وفي رواية: «وَلَوْ كَانَ مُوسَى حَيَّا مَا وَسِعَهُ إلا اتّبَاعِي»؛ لأنه بعد بعثة النبي ﷺ يجب على الجميع أن يؤمنوا به، وكانت رسالة كل رسول خاصة، ورسالة محمد ﷺ عامة إلى الناس جميعاً، قال ﷺ: ﴿قُلُ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعاً ﴾ [الاعراف: ١٥٨] ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلْمِينَ ﴾ والانباء: ١٠٧]، فرسالته ﷺ تعم الثقلين الجن والإنس، وكل رسول كان يرسل إلى قومه خاصة، ومحمد ﷺ أرسل للناس عامة.

فهذا يدل على أنه لا يجوز النظر فيما سبق من الكتب، ولا أن يُتبع غير النبي ﷺ ولو كان أحد من الأنبياء موجوداً حال بعثة النبي ﷺ لاتبعه؛ فإن عيسى عَلَيْ رُفع حياً: ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّهُ لَمُمُ ﴾ [النساء: ١٥٧]، وينزل في آخر الزمان في دمشق في المسجد الذي بناه بنو أمية عند المنارة البيضاء -كما جاء في الأحاديث الصحيحة -، فينزل حكما عدلاً مقسطاً (١)،

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث أبي هريرة ﴿ الله ﷺ الذي أخرجه البخاري (۲۲۲۲، ۳٤٦٠)، ومسلم (١٥٥)، وفيه أن رسول الله ﷺ قال: ﴿ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَيُوشِكَنَّ أَنْ يَنْزِلَ فِيكُمُ =

ويكون مأموماً في تلك الصلاة، فيأتي فيعرفه الناس فيأتي الإمام يتأخر ليتقدم رسول الله عيسى عليه فيدفع عيسى عليه بالإمام ويقول: إمامكم منكم تكرمة الله لهذه الأمة. فينزل يحكم بالقرآن ويدع الإنجيل ويأمر باتباع محمد عليه في فهو عليه بعد نزوله يكون من أتباع النبي عليه، ولما لقيه في السماء لقيه جسداً وروحاً وآمن بنبينا عليه.

ولهذا من الألغاز التي يلغز بها بعض أهل العلم أن يقال مثلاً: رجلٌ من أمَّة محمد هو أفضل من أبي بكر الصديق بالإجماع؟

ويجيب أهل العلم على ذلك بأنه عيسى الله الأنه حي وينزل - وهذا عقيدة يعتقدها كل مسلم - ويحكم بالقرآن ويكسر الصليب ويدع الإنجيل ؟ ولهذا هو من الأمة ولقد لقي النبي الله المعراج وآمن به .

المقصود من ذلك أنه يجب متابعة النبي ﷺ والاستغناء بالقرآن وعدم النظر في التوراة، وعلى النظر في التوراة، وعلى

ابْنُ مَرْيَمَ حَكَمًا مُقْسِطًا، فَيَكْسِرَ الصَّلِيبَ، وَيَقْتُلَ الْخِنْزِيرَ، وَيَضَعَ الْجِزْيَةَ، وَيَفِيضَ الْمَالُ
 حَتَّى لاَيَقْبَلَهُ أَحَدٌ».

غضب النبي ﷺ من ذلك، وأن المرء إذا نظر فهو يكون في شك من أمره؛ كما قال ﷺ لعمر ﷺ: «أَمُتَهَوِّكُونَ يَا ابْنَ الخَطَّابِ»، أمتحيرون، أمتشككون ونحو ذلك.

#### إذا تبين هذا فالعلماء لهم قولان في النظر في التوراة:

القول الأول: يحرم النظر في التوراة أو الإنجيل أو في الزبور مطلقاً، يعني: لأي أحد سواء أكان عالماً أم غير عالم، وسواء في وقت التنزيل أم بعد وقت التنزيل، وهذا قول جمهرة كثيرة من أهل العلم.

والقول الثاني: أن ذلك يحرم لكن ليس على إطلاقه، فيجوز لأهل العلم الموثوق بهم أن ينظروا في التوراة لغرض إبطال دعوى اليهود، أو دعوى النصارى، أو لنُصرة الدين، أو ما شابه ذلك في مسائل الدعوة إلى الله على والجهاد العلمي.

وهذا القول الثاني هو الذي اعتمده كثير من أهل العلم (١) وألفوا كتباً كثيرة في بيان بعض التحريفات التي اشتمل عليها الإنجيل والتوراة.

بل كَتَبَ شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَهُ كتابا سماه (الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح) فيه نقول كثيرة عن التوراة والإنجيل، وكتاب لابن القيم كَلَهُ (هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى) أيضاً فيه نقل كثير

<sup>(</sup>١) قال الحافظ ابن حجر تَلَهُ في الفتح (١٣/ ٥٢٥ - ٥٢٥): (... وَالَّذِي يَظْهَرُ أَنَّ كَرَاهِيَةً 
ذَلِكَ لِلتَّنْزِيهِ لَا لِلتَّحْرِيمِ، وَالْأُولَى فِي هَذِهِ الْمَسْأَلَةِ التَّفْرِقَةُ بَيْنَ مَنْ لَمْ يَتَمَكَّنْ وَيَصِرْ مِنَ
الرَّاسِخِينَ فِي الْإِيمَانِ، فَلَا يَجُوزُ لَهُ النَّظَرُ فِي شَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ، بِخِلَافِ الرَّاسِخ فَيَجُوزُ لَهُ
وَلَا سِيَّمَا عِنْدَ الِاحْتِيَاجِ إِلَى الرَّدِّ عَلَى الْمُخَالِفِ، وَيَدُلُّ عَلَى ذَلِكَ نَقْلُ الْأَثِمَّةِ قَدِيمًا
وَكَلا سِيَّمَا عِنْدَ اللَّحْتِيَاجِ إِلَى الرَّدِّ عَلَى الْمُخَالِفِ، وَيَدُلُّ عَلَى ذَلِكَ نَقْلُ الْأَثِمَةِ قَدِيمًا
وَحَدِيثًا مِنَ التَّوْرَاةِ، وَإِلْزَامُهُمُ الْيَهُود بِالتَّصْدِيقِ بِمُحَمَّدٍ عَلَيْهِ بِمَا يَسْتَخْرِجُونَهُ مِنْ كِتَابِهِمْ،
وَكَدِيثًا مِنَ التَّوْرَاةِ، وَإِلْزَامُهُمُ الْيَهُود بِالتَّصْدِيقِ بِمُحَمَّدٍ عَلَيْهِ بِمَا يَسْتَخْرِجُونَهُ مِنْ كِتَابِهِمْ،
وَلَوْلَا اعْتِقَادُهُمْ جَوَازَ النَّظُرِ فِيهِ لَمَا فَعَلُوهُ وَتَوَارَدُوا عَلَيْهِ. . . . ) ا . هـ.

عن تلك الكتب، وكذلك القرطبي وجماعات من أهل العلم نظروا في ذلك لغرض نصرة الشريعة، وهذا هو المعتمد في أنه لا يجوز لأفراد الناس وآحاد طلاب العلم أن ينظروا فيها؛ بل يحرم ويأثم من نظر فيها، ولكن إذا كان نظره نظر عالم راسخ في العلم لقصد الجهاد، فإن هذا جائز بحسبه؛ لأنه على لما أمر برجم اليهودي الذي زنى باليهودية قالوا: إن الرجم ليس في كتابنا، قال: ﴿فَأْتُوا بِالتَّوْرَلَةِ فَاتَلُوهَا إِن كُنتُمُ صَلِوقِينَ ﴾ [آل عمران: ??]، فأتوا بالتوراة فنظر فيها النبي على أي ووضع اليهودي يده أو إصبعه على آية الرجم، فقال عبد الله بن سلام فيها نهم أه يا رسول الله أن يرفع يده فالآية تحت يده (١).

المقصود من ذلك: أن الحديث دل على التحريم وهو على بابه، ويُستثنى من ذلك من ذكرنا من الراسخين في العلم الذين لهم قصد صحيح في الجهاد في سبيل الله.

إذا تبين هذا فهل النهي عن النظر في التوراة والإنجيل لأجل أنها منسوخة أو لأجل أنها محرفة أو هما معا؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٣٦٣٥، ٤٥٥٦)، ومسلم (١٦٩٩) عَنْ عبد اللَّهِ بْنِ عُمَرَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُه

#### الصحيح أنّ النهي لهذه الأسباب جميعاً:

أولا: لأنها منسوخة، فرسالة موسى عليه ورسالة عيسى عليه نُسختا برسالة محمد عليه، والله على لا يرضى إلا باتباع القرآن واتباع محمد عليه.

والسبب الثاني: أيضاً أنها محرفة، وتحريف التوراة وتحريف الإنجيل كبير جداً، وإذا كانت محرفة فإنه لا يوثق بأخذ الحق منها إذا كان الناظر فيها يريد حقا في مسألة؛ لأنها محرفة ومبدلة؛ كما نص الله على ذلك.

لكن اختلف أهل العلم هل التحريف الذي في التوراة والإنجيل هو تحريف تبديل لمعنى تأويل الكلم تحريف تبديل لمعنى تأويل الكلم على غير تأويله، وتحريف المعاني وتبديل المعاني بالتأويل؟ على ثلاثة أقوال لأهل العلم (١):

القول الأول: هو أن التحريف تحريف ألفاظ، وهذا ذهب إليه كثيرون جداً من أهل العلم في أن التوراة حُرِّفت ألفاظها والإنجيل حُرفت ألفاظه، فحذف منه أشياء وزيد فيه أشياء في اللفظ؛ ولهذا قال الله على مثلاً: ﴿إِنِ مَسُولُ اللهِ إِلَيْكُم مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ النَّوْرَنِةِ وَمُبَشِرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى اسمُهُ أَحَدُ الله الصف: ٦]، وهذه البشارة لا تجدها في الإنجيل، وهي في بعض الأناجيل؛ لكن الأناجيل الأربعة المعتمدة عندهم ليست فيها، مع أن ذكر النبي على موجود في التوراة، هذا يعني أنهم حذفوا منه أشياء، كذلك بعض المسائل الفقهية أيضا أزالوها، ما اشتمل عليه من توحيد الله على، نجد أنه فيه نسبة النقص لله على، وفيه نسبة – يعني في التوراة والإنجيل معا والتوراة أكثر – النقص لله على المؤبياء فوقوع الأنبياء في الفواحش، ونحو ذلك مما فيها نسبة النقائص للأنبياء ووقوع الأنبياء في الفواحش، ونحو ذلك مما

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري (١٣/ ٥٢٥ - ٥٢٥).

نجزم أن هذا مما غيروه وزادوه ونقصوا منه. وهذا يدل لهذا القول وهو أن التوراة والإنجيل والزبور وقع فيها التحريف في الألفاظ.

وأصحاب هذا القول يقولون: إن التحريف تحريف اللفظ، ويستدلون بظاهر قوله ﷺ: ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ مِنْ بَعَدِ مَوَاضِعِ لَمِ ﴾ [المائدة: ٤١]، ونحو ذلك مما جاء، وأن الله ﷺ اختص الحفظ بالقرآن، ومعنى ذلك: أن تلك الكتب وقع فيها التحريف والتبديل في الألفاظ.

القول الثاني: وهو الذي اختاره البخاري كله في الصحيح، واختاره جماعة من أهل العلم أيضاً، هو أن التحريف والتغيير والتبديل إنما وقع في تأويل المعاني ولم يقع في النصوص، أي: الألفاظ، واستدلوا عليه بحديث آية الرجم وأنهم قالوا الرجم ليس في كتابنا، ليس في التوراة الرجم فقال الله عن: ﴿ قُلُ فَأَتُوا بِالتَّورَاةِ فَاتَلُوهَا إِن كُنتُم صَدِقِين ﴾ [آل عمران: ١٣]، فوضع القارئ إصبعه على آية الرجم حتى لا تظهر، قالوا: فلو كان عندهم التحريف بحذف الألفاظ لأزالوا هذه الآية بعدما تركوا حكم الرجم بما نص الله عن التوراة.

وهذا ذهب إليه البخاري وجماعة من أهل العلم أيضاً لهذا الحديث، ويفسرون الآيات التي فيها التحريف والتبديل بأنه تحريف معاني لا تحريف ألفاظ<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر: صحيح البخاري، كتاب التوحيد- باب قول الله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ فُرُءَانٌ تَجِيدٌ ۞ فِ لَوَج تَحَفُوظٍ ۞ ﴾ (١٣/ ٢٢ فتح)، قال كَلَله: «(يحرفون): يزيلون، وَلَيْسَ أَحَدٌ يُزِيلُ لَفْظَ كِتَابِ اللَّهِ مِنْ كُتُبِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَلَكِنَّهُمْ يُحَرِّفُونَهُ يَتَأَوَّلُونَهُ عَنْ غَيْرِ تَأُويلِهِ».

القول الثالث: وهو القول الراجح والصحيح، واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية، والعلامة ابن القيم، وجماعة من أهل العلم من أئمة الدعوة ومن غيرهم أيضاً (١)، بأن التحريف والتبديل وقع على الجهتين معاً، وقع فيها تحريف ألفاظ وتحريف كلمات بإزالتها وإدخال ما ليس من التوراة فيها، أزالوا ألفاظاً وآياتٍ أو جملاً وأدخلوا أشياء أخر، وأيضاً فسروه بغير تفسيره وتأولوه على غير تأويله، فوقع الأمران معا. وهذا هو الصحيح، وهو الذي يطابق الواقع فيمن نظر إلى هذين الكتابين، لذلك التوراة الموجودة الآن والإنجيل الموجود الآن ليس هو باللغة التي نزل بها، الآن يترجمونه إلى لغات متعددة، يعني: بحسب لغات البلاد، فتُرجم للغة العربية، وترجم للغات المختلفة الإنكليزية والفرنسية والألمانية إلى آخره، منذ قرون من الزمان، وليس في أيدي الناس النصوص القديمة، ولذلك إذا عمل أحد مقارنة ما بين النصوص الموجودة الآن والنصوص التي ينقل عنها أهل العلم من سبعمائة أو ثمانمائة سنة فيما نقلوا من الردود يجد بينها اختلافاً، بل يوجد اختلاف بين ترجمات التوراة والإنجيل قبل أربعمائة أو خمسمائة سنة إلى يومنا هذا في اللغة العربية، يكون هناك اختلاف في التراجم وزيادة ونقص بحسب الطبعات، وهذا يدل على أن تلك الكتب غير محفوظة وغير موثوق بها ، والله الله لله يجعل لهم من خاصية المحافظة

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلله في اقتضاء الصراط المستقيم (ص٨): (والتحريف قد فُسِّر بتحريف التنزيل وبتحريف التأويل) ١.هـ.

وقال ابن القيم كلله في الصواعق المرسلة (١/ ٣٥٨): (والتحريف نوعان: تحريف اللفظ: وهو تبديله، وتحريف المعنى: وهو صرف اللفظ عنه إلى غيره مع بقاء صورة اللفظ) ١.ه. وانظر: هداية الحيارى (ص٤٩).

عليها بالنقل وبالإسناد ما جعل الله لهذه الأمة المحمدية من خاصية المحافظة على القرآن بالنقل والأسانيد، بحيث لو زاد واحد في شرق الأرض أو في غربها حرفاً في القرآن لدهمه صبيان المسلمين في أنه زاد ونقص؛ لحفظ الله الله الكتاب العظيم.

إذاً تقرر من ذلك: أن عدم النظر في التوراة والإنجيل إنما لأجل أن هذه الكتب محرفة ولأجل أنها منسوخة، وحينئذ لا يمكن أن يُؤخذ منها حرفُ؛ ولهذا في أحاديث بني إسرائيل – وقد يكون بعضها من التوراة أو بعضها من الإنجيل – قال على المنظم المن الإنجيل – قال ولا تُكَذّبُوهُم الهل المكتابِ فَلاتُصَدّقُوهُم ولا تُكذّبهم ولا تُكذّبهم قد تصدقهم في شيء قد كذبوا فيه، وقد تكذبهم في شيء هو مطابق لما هو موجود، وهذا أمر لا علم لنا به؛ لأنها حُرفت وبُدلت، فإذًا لا نصدق ولا نكذب، ونؤمن بأن التوراة أنزلها الله على على موسى، وأن الإنجيل أنزله الله على عيسى، نؤمن بكتب الله على .

أما خصوص هذين الكتابين التوراة والإنجيل، أو كما يسمونه في العصر الحاضر العهد القديم والعهد الجديد بخصوصها فهذه لانؤمن بها، وإنما نؤمن بالتوراة التي أنزلها الله على، ونؤمن بالإنجيل الذي أنزله الله على، أما هذا المحرّف المبدل في ألفاظه، وفي تأويلاته، وزيادة أشياء وحذف أشياء

<sup>(</sup>۱) أخرجه بهذا اللفظ: أبو داود (٣٦٤٤)، وأحمد (١٣٦/٤)، وابن حبان (٣٢٥٧)، وعبد الرزاق في مصنفه (٦/١١١)، والطبراني في المعجم الكبير (٨٧٤، ٨٧١)، والبيهقي في الكبرى (٢/ ١٠) من حديث أبي نملة الأنصاري راكبية.

وأصله عند البخاري (٤٤٨٥، ٧٣٦٢) من حديث أبِي هُرَيْرَةَ ﷺ، وفيه: «كَانَ أَهْلُ الْكِتَابِ يَقْرَءُونَ التَّوْرَاةَ بِالْعِبْرَانِيَّةِ وَيُفَسِّرُونَهَا بِالْعَرَبِيَّةِ لأَهْلِ الإِسْلاَمِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: لاَ تُصَدِّقُوا أَهْلَ الْكِتَابِ وَلاَ تُكَذِّبُوهُمْ، وقولوا: ﴿مَامَنَا بِاللَّهِ وَمَا أَنِلَ إِلَيْنَا﴾».

وإدخال تفاسير علمائهم ورهبانهم فيه، فهذا لا نؤمن به، فيكون الإيمان حينئذ بكتب الله؛ إيمان بما أنزل الله على وأما هذا الذي دخله التحريف والتغيير فلا نؤمن به.

مُراد إمام الدعوة على من استدلاله بها الحديث: أن هذه التوراة أصلها كلام الله على، لكن لما وقع فيها التحريف والتبديل والتغيير وكناً مستغنين بالكتاب وبالسنة فإن النظر فيها لا يحل بل يحرم، إذا كان هذا في كتاب أصله من عند الله على فكيف إذا الأمر بالنسبة إلى كتب نَسَجَتْها عقول البشر؟ وكتب خطتها أنامل من لم يهتد بهدي الكتاب والسنة، من كتب الأقوال المختلفة التي فرقت هذه الأمة، من الكتب التي قد يسمونها: كتب الفلسفة، وكتب المنطق، وكتب علم الكلام، وكتب التصوف، وكتب الأحوال، حتى إن آثار هذه الكتب لما نظر فيها الناس أثَّرت في تفسير الكتاب وفي تفسير أحاديث النبي على فتجد أن من العلماء من فسر القرآن ببعض الأقوال الفلسفية والعقلية وترك تفاسير السلف، ومنهم من فسر السنة بنحو ما جاء في أقوال الفلاسفة وأهل المنطق إلى آخره، مما جعل الكتب الموروثة في هذه الأمة مشتملة على حق وباطل، وقل من يميز ذلك.

ولهذا كان من المنهج الذي ورثه أئمة الإسلام من السلف الصالح الأول أن يستغنوا بالكتب النافعة عن الكتب التي اشتملت على حق وباطل؛ لأنه والحمد لله القصد سلامة المؤمن في دينه، وسلامة المؤمن في إيمانه، فإذا كان كذلك فهو يستغني بما صح من الكتب، أو قل فيه الغلط عما كثر فيه الغلط ونحا مناحي لا يؤمن فيها.

لهذا يجب إلا ينظر في الكتب التي فيها ضلالات، حتى إن أهل العلم

قالوا: إن كتب أهل البدع يجب إحراقها ولا ضمان على من أحرقها؛ كما ذكروه في آخر باب الغصب من كتب الفقه، وهذا يدل على أن كتب الضلالات هي من باب أولى تُمنع؛ لأن النبي ﷺ منع عمر ﴿ الله من أن ينظر في التوراة، فتلك من باب أولى.

فإذًا المنهج الصحيح أن يُربى الناس في الدعوة، وأن يرشدوا إلى ما ينفعهم في العلم الذي يقابلون به الله على به في الآخرة.

والعلم النافع هو ثلاثة أقسام كلها في القرآن كما وصفها ابن القيم كلله بقوله (١٠):

وَالْجَهُ لُ دَاءٌ قَاتِ لٌ وَشِفَاؤُهُ نَصَّ مِنَ الْقُرْآنِ أَوْ مِنْ سُنَّةٍ وَالْحِلْمُ أَقْسَامٌ ثَلاَثٌ مَا لَهَا وَالْحِلْمُ أَقْسَامٌ ثَلاَثٌ مَا لَهَا عِلْمٌ بِأَوْصَافِ الإِلَهِ وَفِعلِهِ وَالْأَمْرُ وَالنَّهِيُ الَّذِي هُوَ دِينُهُ وَالْكُلُّ فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنَ الَّتِي وَالكُلُ في الْقُرْآنِ وَالسُّنَ الَّتِي وَاللَّهِ مَا قَالَ إِمْرُوْ مُتَحَدْلِقٌ وَالكُل ، يعنى: كل أنواع العلوم.

أَمْرَانِ فِي التَّركِيبِ مُتَّفِقَانِ وَطَبِيبُ ذَاكَ العَالِمُ الرَّبَّانِي وَطَبِيبُ ذَاكَ العَالِمُ الرَّبَّانِي مِسن رَابِعِ وَاخْقُ ذُو تِبِيبَانِ وَكَذَلِكَ الْأَسْمَاءُ لِلرَّحمَنِ وَكَذَلِكَ الْأَسْمَاءُ لِلرَّحمَنِ وَجَزَاؤهُ يَومَ الْمَعَادِ الشَّانِي وَجَزَاؤهُ يَومَ الْمُعَادِ الشَّانِي جَاءَتْ عَنِ الْبُعُوثِ بِالْفُرْقَانِ جَاءَتْ عَنِ الْبُعُوثِ بِالْفُرْقَانِ بِسِواهُمَا إلا مِنَ الْهَذَيَانِ

وهذا يدل على أن العلوم النافعة للمرء في دينه وفيما ينفعه في الآخرة ما

<sup>(</sup>١) انظر: النونية لابن القيم مع شرحها لابن عيسى (٢/ ٣٨٣).

يحصل به الاهتداء في أمر دينه، ويرشد به إلى الصواب، ويتكون بها العلم الصحيح، هذه كلها في الكتاب وفي السنن وفي هدي السلف الصالح، وفيما سطرته أيدي العلماء المأمونون على الشريعة، في كتب العقيدة أو كتب السنة، أو ما اجتهدوا فيه مما نظروا له في النصوص، هذا هو العلم الذي ينفع.

ولذلك كلما كان المرء أكثر نصحاً للعباد فإنه يرشدهم إلى هذه الكتب النافعة ويضعف نظر أولئك في الكتب المختلفة، وهذا ظاهر في أنَّ كثيرين إنما انحرفت أفكارهم ومفاهيمهم ونظراتهم وأصبحوا يتصوّرون أشياء على غير الحق؛ لأنهم نظروا في كتب مختلفة، النظر في الكتب المختلفة قد يؤثر على طالب العلم في أنه يجعله متحيِّرا؛ ولذلك ما أعظم قول النبي ﷺ كثرة النظر في الكتب المخالفة توجب الحيرة، سماع أهل البدع يجعل في القلب شيئاً، والنظر إليهم أيضاً - أهل الشرك والضلالات، وأهل العلوم الضالة – يجعل في قلبه شيئاً من عدم يقينه بالحق، فكيف إذاً إذا كان يقرأ ويستسقي من تلك العلوم التي هي علوم مخالفة لما جاء في الكتاب والسنة؟ فيحدث الخلل الكبير، وهذا من أسباب الخلل الواقع في هذه الأمة أن نشأت كتب كثيرة عقلية لاتعتمد على العلم الصحيح، أصحابها عَزُبَ عنهم علمُ الكتاب والسنةِ وذهبوا إلى غيره - والعياذ بالله - فحصل فيهم الخلط الكبير، وصدق رسول الله ﷺ فيما أخبر به في أن ذلك يوجب الحيرة والشك والريب.

والنبي ﷺ نهى عمر ﴿ عَلَيْهُ عَنِ النظر في أوراق من التوراة؛ وذلك لأن ما جاء في كتاب الله وفي سنة رسوله ﷺ فيه الغنية، فلأن يُمنع ما هو أدنى من

كلام الله على مما هو من كلام البشر من باب أولي، فيُمنع النظر في كل ما لم يكن في كتاب الله على من الأمور الفلسفية، والمنطقية، والتصوف، والبدع والتفاسير المضلة التي فيها إشارات الصوفية، وفيها تأويل الصفات، ونحو ذلك.

ولهذا اعتنى إمام الدعوة كله بهذا أتم العناية، فلا تجد في جزيرة العرب في وقته كله الكتب المضلة منتشرة بين الناس، حتى التفاسير التي فيها تأويلات، وفيها خروج عن نهج السلف، وليست على ما نعلم من السنة ومن أقوال الصحابة تجد أنها كانت تُمنع إلى وقت قريب في هذه البلاد، فلا تجد في المكتبات كتباً في التفسير فيها تأويلات في العقيدة، أو كتباً فيها زلل في السلوك من كتب الصوفية ونحوهم، كذلك لا تجد كتب الفلسفة والمنطق المضلة ونحو ذلك؛ وذلك صيانة للناس في دينهم أولاً.

وثانياً: أنه ما دام أن القرآن نزل تبياناً لكل شيء، والسنة كاملة، وأقوال الصحابة وأئمة الإسلام قد أوضحت ذلك وبينته، فليس هناك حاجة إلى هذه الكتب.

ولهذا ما نظر أحدٌ في كتب السنة، وفي كتب التفسير المعتمدة على السنة وعلى أقوال السلف، وما تفرع عن ذلك من العلوم، إلا إزداد يقيناً وإيماناً بإذن الله على وما نظر في غيرها من الكتب إلا أتته الحيرة التي نبه عليها المصطفى على في قوله لعمر في المتحدد التي أمتهو كون يا ابن الخطّاب؟»، يعني: أمتحدون؟

وفي هذا تنبيه ودلالة على أن النظر في تلك الكتب يورث الحيرة، وهذا واضح، وقد أثبت أئمة أهل الكلام على أنفسهم الحيرة والضلال، وأثبتوا على أنفسهم الاشتباه في الطريق، والاشتباه في المسائل والتحير، كَقَوْلِ بَعْض رُؤَسَائِهِمْ (١):

نِهَايَةُ إِقْدَامِ العُقُولِ عِقَالُ وَأَكْثَرُ سَعْيِ العَالَينَ ضَلاَلُ وَأَكْثَرُ سَعْيِ العَالَينَ ضَلاَلُ وَأَرْوَاحُنَا فِي وَحْشَةٍ مِنْ جُسُومِنَا وَغَايَةُ دُنْيَانَا أَذَى وَوَبَالُ وَلَمْ نَسْتَفِدْ مِنْ بَحْثِنَا طُولَ عُمْرِنَا سِوَى أَنْ جَمَعْنَا فِيهِ قِيلَ وَقَالُوا

لَقَدْ تَأَمَّلْتُ الطُّرُقَ الكلامِيَّةَ، وَالْمَنَاهِجَ الفَلْسَفِيَّةَ، فَمَا رَأَيْتُهَا تَشْفِي عَلِيلاً، ولا تَرْوِي غَلِيلاً، وَرَأَيْتُ أَقْرَبُ الطُّرُقِ طَرِيقَةَ القُرْآنِ، أَقْرَأُ فِي الإِنْبَاتِ: ﴿ الطَّرْقِ طَرِيقَةَ القُرْآنِ، أَقْرَأُ فِي الإِنْبَاتِ: ﴿ اللَّهِ مَا اللَّمْ الطَّيِّبُ ﴾ [فاطر: ١٠]، ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامُ ٱلطَّيِّبُ ﴾ [فاطر: ١٠]، وَأَقْرَأُ فِي النَّفْي ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِنْ مَنْ مَنْ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ وَعَلَا اللهُ وَيَ النَّهُ فِي النَّفْي ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنْ مَنْ مَنْ اللهِ وَاللهِ وَهُ إِلَيْهِ عَرَفَ مِثْلَ مَعْرِفَتَي .) ا.ه.

<sup>(</sup>۱) هو المتكلم صاحب التفسير والتصانيف محمد بن عمر بن الحسين بن علي القرشي التيمي البكري أبو المعالي وأبو عبد الله المعروف بالفخر الرازي، ويقال له ابن خطيب الري، صاحب التفسير المسمى (مفاتح الغيب)، وله (أساس التقديس)، و(أقسام اللذات)، وكان مع غزارة علمه في فن الكلام يقول: من لزم مذهب العجائز كان هو الفائز. ولد سنة ثلاث وأربعين وخمسمائة، وتوفي سنة ست وستمائة.

انظر: وفيات الأعيان (٤/ ٢٥٠)، والوافي بالوفيات (٤/ ١٧٥)، وسير أعلام النبلاء (10), وفيات الأعيان (٤/ ٢٥)، والبداية والنهاية (١٣/ ٥٥)، وطبقات الشافعية الكبرى (٨/ ٨) وشرح الطحاوية لابن أبي العز الحنفي (ص(10))، ومجموع الفتاوى (٤/ ٧٧)، واجتماع الجيوش الإسلامية (ص(10))، ودرء التعارض (١/ ١٦٠)، ومنهاج السنة النبوية (٥/ ٢٧١) وذكر الدكتور محمد رشاد سالم في الحاشية أن شيخ الإسلام ابن تيمية يذكر أن الرازي كان يتمثل بهذا الكلام في كتابه (أقسام اللذات)، وذكر الدكتور أن هذا الكتاب مخطوط بالهند، ولم يذكره بروكلمان ضمن مؤلفات الرازي.

وَيَقُولُ الآخَرُ مِنْهُمْ (١): (لَقَدْ خُضْتُ البَحْرَ الخِضَمَّ، وَتَرَكْتُ أَهْلَ الإِسْلامِ وَعُلُومَهُمْ، وَخُضْتُ فِي الَّذِي نَهَوْنِي عَنْهُ، وَالآنَ إِنْ لَمْ يَتَدَارَكْنِي رَبِّي بِرَحْمَةٍ مِنْهُ فَالْوَيْلُ لِفُلانٍ، وَهَا أَنَا ذَا أَمُوتُ عَلَى عَقِيدَةِ أُمِّيٍّ).

وقال الآخر:

وسَيَّرْتُ طَرْفِي بَيْنَ تِلْكَ الْمَعَالِمِ علَى ذَقَنِ أَوْ قَارِعًا سِنَّ نَادِم (٢) لَعَمْرِي لَقَدْ طُفْتُ الْعَاهِدَ كُلَّهَا فَلَمْ أَرَ إِلا وَاضِعًا كَفَّ حَائِر

(۱) هو إمام الحرمين أبو المعالي الجويني، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد بن عبد الله، النيسابوري، الفقيه الشافعي المتكلم، أحد أئمة الأشاعرة، تفقه على والده، وجاور بمكة في شبيبته أربعة أعوام، ومن ثم قيل له إمام الحرمين، كان أحد أوعية العلم في زمانه، ولد سنة تسع عشرة وأربعمائة، وتوفي سنة ثمان وسبعين وأربعمائة، نقل عنه الذهبي أنه قال: (قَرَأْتُ خَمْسِيْنَ أَلْفاً فِي خَمْسِيْنَ أَلْفاً، ثُمَّ خَلَيْتُ أَهْلَ الإِسْلام بإِسلامهم فِي الله وعلومهم الظّاهِرة، وركبتُ البَحْرَ المخِضَمَّ، وَعُصتُ فِي اللّذِي نَهَى أَهْلُ الإِسْلام، في الله عَلَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الله الله الله الله الله الله المعتر، ويُحْت عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الله الله الله الله المعتر، ويُحْت عَلَى عَلَى الدّوي في عَلْ لا بُنِ المُحَوِيْقِ) ا. ه.

من تصانيفه: النهاية في الفقه، والبرهان في أصول الفقه، والإرشاد في أصول الدين، والورقات، وغير ذلك، وسيأتي نقل شيخ الإسلام من الرسالة النظامية (ص٤١٠). انظر ترجمته في: البداية والنهاية (١٢/ ١٢٨)، وسير أعلام النبلاء(١٨/ ٤٧١)، والعبر (٣/ ٢٩٣)، وطبقات الشافعية الكبرى (٥/ ١٦٥)، وشذرات الذهب (٣/ ٣٥٨). وقد ذكر كلامه الذي نقله شيخ الإسلام هنا: السبكي في طبقات الشافعية الكبرى (٣/ ٢٦٠)، والذهبي في سير أعلام النبلاء (١٨/ ٤٧١)، وابن العماد الحنبلي في الشذرات (٣/ ٢٦١)، وانظر: منهاج السنة (٥/ ٢٦٩)، والصواعق المرسلة (٢/ ١٦٤).

(٢) هذان البيتان ذكرهما الشهرستاني في أول كتابه نهاية الإقدام في علم الكلام (ص٣) =

فبعد أن رسخت أقدامهم في البدع، وعلا كعبهم في الضلالات ومخالفة السنة، يأتيهم الندم في آخر حياتهم.

وهذا الغزالي<sup>(١)</sup> يقولون: إنه تاب ورجع عن الفلسفة والتصوف، ومات وصحيح البخاري على صدره<sup>(٢)</sup>، والمقالة معروفة.

كذلك الرازي، يقولون: إنه كتب كتاباً فيه بيان رجوعه إلى عقيدة

ولم ينسبهما لأحد، انظر: منهاج السنة النبوية (٥/ ٢٧٠)، وإيثار الحق على الخلق لابن الوزير (ص ١٤٠). وقد قبل إن هذين البيتين لأبي بكر محمد بن باجه المعروف بابن الصانع، وقبل إنهما لابن سينا. انظر: مفتاح السعادة لطاش كبرى زاده (١/ ٢٩٩)، ومقدمة الملل والنحل، ووفيات الأعيان لابن خلكان (٤/ ٢٧٤)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (ص ٢٢٨) ونسبهما لأبي عبد الله الشهرستاني. وقد رد عليه الأمير الصنعاني قائلاً:

لَعَلَّكَ أَهْمَلْتَ الْطَّوَافَ بِمَعْهَدِ الْرَّ سُولِ وَمَنْ وَالْأَهُ مِنْ كُلِّ عَالِمِ لَعَلَّهِ مَنْ كُلِّ عَالِمِ فَمَا حَارَ مَنْ يَهْدِي بِهَدْي مُحَمَّد وَلَسْتَ تَوَاهُ قَارِعًا سِنَّ نَادِمٍ

انظر: حاشية درء التعارض (١/ ١٥٩)، وحاشية منهاج السنة النبوية (٥/ ٢٧٠) حيث بيَّن الدكتور محمد رشاد سالم أن كلمة (لعمري) ليست من البيتين، بل هي تابعة لما قبلها.

- (۱) هو محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي أبو حامد الغزالي، ولد سنة خمسين وأربعمائة، وتفقه على إمام الحرمين، وبرع في علوم كثيرة، وله مصنفات منتشرة في فنون متعددة، ومن أشهر مصنفاته كتاب إحياء علوم الدين، فيه أحاديث كثيرة، وغرائب، ومنكرات، وموضوعات، توفى بطوس سنة خمس وخمسمائة.
- انظر: البداية والنهاية (١٢/ ١٧٣)، وطبقات الشافعية الكبرى للسبكي (٦/ ١٩١)، والصواعق المرسلة (٣/ ٨٤٢)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (ص٢٢٧).
  - (٢) انظر: الصواعق المرسلة (٣/ ٨٤٢)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (ص٢٢٧).

السلف(١)، وكذلك غيرهم من أئمة أهل الكلام، ما السبب؟

السبب: أن النظر في غير الكتاب والسنة وما تفرع عنهما من العلوم يورث الحيرة والضلال التي خشيها النبي ﷺ على عمر ﷺ في قوله: ﴿أَمُتَهَوِّكُونَ يَا ابْنَ الخَطَّابِ؟﴾.

وفي هذا دلالة على أنه لا يسوغ لأحد أن ينظر في الكتب التي لاتورثه هدى وشفاء، ولا تورثه يقيناً، ولا إيماناً.

وهل هذا على جميع الناس؟

الجواب: لا، فمن احتاج إلى ذلك من أهل العلم ومن طلبة العلم؛ لأجل إعلاء راية أهل السنة والإيمان، فإن له ذلك، لكن لاينبغي لطلاب العلم المبتدئين النظر في كتب القوم، من كتب التفسير، وكتب التصوف، مثل: إحياء علوم الدين لأبي حامد الغزالي، وغيره؛ لأن من أراد السلوك الصحيح بإصلاح القلوب والأعمال وجد ضالته في الكتاب والسنة، وفي الكتب التي فيها علوم الكتاب والسنة ما يكفي ويشفي، وانظر إلى كتاب رياض الصالحين تجد أنه قد أتى في هذا بما يقرب من الغاية، فليس هناك حاجة إلى النظر في غيرها، بل الحاجة إلى التركيز على علوم الكتاب والسنة.

<sup>(</sup>۱) نقل ابن القيم تَعْلَثُهُ عن الرازي أنه قال في كتابه (أقسام اللذات): (وَاعْلَمْ أَنَّهُ بَعْدَ التَّوَغُّلِ
فِي هَذِهِ الْمَضَائِقِ، وَالتَّعَمِيقِ فِي الْإِسْتِكْشَافِ عَنْ أَسْرَارِ هَذِهِ الْحَقَائِقِ، رَأَيْتُ الْأَصْوَبَ
الْأَصْلَحَ فِي هَذَا الْبَابِ طَرِيقَةَ الْقُرْآنِ الْعَظِيم، وَالْفَرْقَانِ الْكَرِيمِ، وَهُو تَرْكُ التَّعَمُّقِ
وَالْإِسْتِذْلَالِ بِأَقْسَامٍ أَجْسَامِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِينَ عَلَى وُجُودِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، ثُمَّ
الْمُبَالَغَةُ فِي التَّعْظِيمِ مِنْ غَيْرِ خَوْضٍ فِي التَّفَاصِيلِ... إلى أن قال: وَعَلَى هَذَا الْقَانُونِ
فَقِسْ، وَخُتِمَ الْكِتَابُ). ا.ه. انظر: اجتماع الجيوش الإسلامية (ص١٩٥).

# بَابُ مَا جَاءَ فِي الْخُرُوجِ عَنْ دَعْوَى الْإِسْلَامِ

#### الـشــرح:

ينظر إمام الدعوة كَالله في هذا الكتاب إلى أسباب حدوث الافتراق والتباين في هذه الأمة وعدم اجتماع الكلمة بين المسلمين، وإلى ما حصل من فرح كل طائفة بمذهبها أو بطريقتها، وأن سبب اجتماع الناس هو إلا يكون بينهم تميز وتفريق، بل يرجعوا إلى الأوصاف التي وصفهم الله على بها والأسماء التي أسماهم الله على بها.

والناظر في تاريخ هذه الأمة يجد أنَّ الأسماء والشعارات والألقاب التي حدثت في هذه الأمة وفرَّقت بين المسلمين أنها كثيرة جداً، وهذه الألقاب والأسماء المختلفة قد تكون بالتعصب إلى بلد، وقد تكون بالتعصب إلى قبيلة، وقد تكون بالتعصب إلى رجل، أو بالتعصب إلى فئة وحزب وجماعة وفرقة، أو تكون بالتعصب إلى مذهب معين، فحدثت أسماء كثيرة في هذه الأمة مخالفة للأسماء الشرعية التي ذكرها الله عن كتابه أو ذكرها رسوله عن في كتابه أو ذكرها الله في في كتابه أو ذكرها الفرقة تقل، وإذا كانت على اسم واحد فإنَّ الفرقة تقل، وإذا كانت على أسماء كثيرة متعددة فإن التوحد والتفرد بالاسم يوجب ولاشك الفرقة في الأبدان ويوجب الفرقة في الأقوال، مما يعني أنه يُحدث افتراقاً في الدين وافتراقاً في الجماعة، وهذا هو الذي خشيه إمام الدعوة على المستقبل. وأيضا يصف به الماضي الذي مضى في حياة المسلمين، أن الله عن سمانا بأسماء لم يقبلها المسلمون بل أحدثوا أسماء من عند أنفسهم، وجعلوا لكل فرقة منهم اسماً ولقباً أحدثوه، ثم بعد ذلك

تعصبوا له وجعلوا الولاء والبراء له، ومن كان في هذا الاسم فهو المقبول، ومن كان خي هذا الاسم فهو المقبول، ومن كان خارجاً عنه فهو غير مقبول؛ لأجل التعصب للأسماء وليس التعصب لأصل الديانة، وهذا من النظر العظيم والتأمل البليغ في حال المسلمين قبل، وفيما يُخشى عليهم بعد.

والمتأمل في الكتاب والسنة وسيرة النبي على يجد أن الله على سمى عباده بأسماء، سماهم المسلمين والمؤمنين، وهذا كما في قوله على في فوله المستكثرة المسلمين مِن قَبْلُ وَفي هَذَا الله الله على المؤمنين وسمى الله على هو الذي سمى وليس إبراهيم الخليل على المما المؤمنين وسمى المهاجرين لمن هاجر من مكة إلى المدينة أولاً، ثم كل صاحب هجرة إلى المدينة سمي مهاجراً، وسمى الأنصار أيضاً، وجعل العلاقة والعصبية إنما هي لاسم الإسلام واسم الإيمان دون غيرها من الأسماء التي سمى الله على انصارياً، قال على : ﴿وَالسَّنِهُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَضَارِ ﴾ [النوبة: ١٠٠]، والمهاجرون اسم شرعي، والأنصار اسم شرعي، لكنه تخصيص لبعض والمهاجرون اسم معين لأجل وصف اتصفوا به وهو الهجرة أو النصرة.

ومع ذلك لما أتى رجل وجعل العصبية للهجرة أو جعل العصبية للنصرة فإنه جعل ذلك من دعوى أهل الجاهلية، فلما اختصم غلامان مهاجري وأنصاري، فقال أحدهما: يا للمهاجرين، وقال الآخر: يا للأنصار، يعني: هذا يدعو المهاجرين لنصرته، وذلك يدعو الأنصار لنصرته، قال النبي ﷺ: «أَبِدَعْوَى الجَاهِلِيَّةِ وَأَنَا بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ؟» (١)، مع أن التعصب جاء

<sup>(</sup>۱) رواه بهذا اللفظ ابن جرير الطبري في تفسيره (٤/ ٢٢)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢/ ٢٧٨) لابن إسحق، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبي الشيخ، من حديث =

على اسم شرعي سمى الله على به أهله، وكان الاسم - وهو اسم المهاجر أو الأنصاري - للتعريف والوصف، فلما تحول إلى اسم للتعصب عليه والنداء والنخوة به، ذمه النبي عليه وجعله من دعوى الجاهلية.

وهذا فيه الدليل على وجوب لزوم الاسم الأول الذي هو اسم المسلم واسم المله واسم المسلم واسم المؤمن الذي سمانا الله في به وسمانا به رسوله في القرآن به: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ بِينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

وهذا به يتبيَّن أن من خرج عن دعوى الإسلام، يعني: عن اسم الإسلام الله غيره، فإن هذا قد تناولته النصوص وتناولها أهل العلم في كلامهم:

\* فمنه ما هو مذموم.

\* ومنه ما هو مأذون به بشروطه.

وهذا كما سيأتي بيانه عند شرح كلام شيخ الإسلام ابن تيمية كلله.

<sup>=</sup> زيد بن أسلم رضي في قصة طويلة.

والحديث أخرجه البخاري (٣٥١٨، ٣٥١٥)، ومسلم (٢٥٨٤) من حديث جابر بن عبد الله على المخاري: (بَابُ مَا عبد الله على المُجَاهِلِيَّةِ؟»، وبوّب عليه البخاري: (بَابُ مَا يُنْهَى مِنْ دَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ).

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَنذَا ﴾ [الحج: ٧٨].

## الـشــرح:

قوله ﷺ: ﴿هُوَ﴾، جمهور أهل التفسير على أن الضمير يرجع إلى رب العالمين (١)، يعني: أن الله ﷺ كما يدل عليه سياق الآية ولحاقُها هو الذي لم يجعل علينا في الدين من حرج، هو الذي خفف عنا، وهذا هو ملة أبينا إبراهيم ﷺ، قال ﷺ: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدّينِ مِنْ حَرَجٌ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمٌ هُو سَمَّنكُمُ إِبْرَهِيمٌ هُو سَمَّنكُمُ الْمَسْلِمِينَ ﴿ وَمَا بَعني: في الحرج ﴿ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمٌ هُو سَمَّنكُمُ المسلمين من قبل، يعني: في المُسْلِمِينَ ﴿ وَفِي هَذَا الله ﷺ على الكتب السابقة، ﴿ وَفِي هَذَا ﴾ يعني: في هذا القرآن الذي أنزله الله ﷺ على محمد ﷺ.

وذهب قليل من أهل العلم (٢)، منهم عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ومن نحا نحوه، إلى أن الضمير في قوله: «هُوَ» يرجع إلى إبراهيم الخليل ﷺ، وهذا ليس بجيد، بل هو أقرب إلى الغلط؛ لأن سياق الآية يدل على أنَّ المراد بالضمير هو الله عَلَيْ وتقدَّست أسماؤه.

الشاهد من الاستدلال بالآية قوله على ﴿ هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [الحج: ٧٨]

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير الطبري (۲۰۷/۱۷، ۲۰۸)، وتفسير ابن كثير (۳/۲۳۷)، وزاد المسير لابن الجوزي (٥/٤٥٧).

<sup>(</sup>٢) قال ابن جرير الطبري (٢٠٨/١٧): (قَالَ ابْنُ زَيْدٍ: ﴿هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ﴾ [الحج: ٧٨] قَالَ: أَلَا تَرَى قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ ﴿وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَتِنَآ أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ﴾ [البقرة: ١٢٨] قَالَ: هَذَا قَوْلُ إِبْرَاهِيمَ؛ ﴿هُو سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ﴾). ١.هـ.

والله على لم يسمّ أتباع محمد على باسم إلا باسم الإسلام؛ ولذلك كان اسم المسلمين يختص بهذه الأمة، وأما اسم المؤمنين فقد يشمل كل مؤمن ولا يختص بهذه الأمة، يعني من حيث الإطلاق، فتجد مثلا أن النصارى يستعملون لفظ المؤمن ولايستعملون لفظ المسلم، فيقولون مثلاً: أيها المؤمنون بالله، هذه صفة المؤمنين بالله، المؤمنين بالله، هذه صفة المؤمنين بالله، وهذه خصال المؤمنين بالله. يستعمل هذا اللفظ النصارى واليهود، أما اسم المسلم فهو خاص بمن اتبع محمداً على وآمن به ودان بدين الإسلام.

ولهذا يجب المحافظة على هذا الاسم في كل مكان، وأنَّ هذا هو خاصية هذه الأمة مما عداها من الأمم، هذه تسمية الله على فيجب على العباد أن يرضوا بتسمية الله على لهم؛ لأنها أكرم تسمية وأعظم تسمية فالمسمي هو رب العالمين والملقب هو رب العالمين، فمن خرج عن تسمية رب العالمين لعباده فقد خرج عما رضيه الله على لعباده المسلمين. وهذا الباب مهم؛ لأن فيه الكلام على الأسماء والشعارات والألقاب والتعصب للجماعات، سواء كانت جماعات إسلامية -كما يقال-أم كانت جماعات اجتمعت على شيء آخر.

وَعَنِ الحَارِثِ الْأَشْعَرِيِّ وَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ أَنَّهُ قَالَ: «وَأَنَا آمُرُكُمْ بِخَمْسِ اللهُ أَمَرَنِي بِهِنَّ: السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ وَالْجِهَادُ وَالهِجْرَةُ وَالجَمَاعَةُ فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الجَمَاعَةَ قِيدَ شِبْرٍ فَقَدْ خَلْعَ رِبْقَةَ الإِسْلامِ مِنْ عُنُقِهِ فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الجَمَاعَةَ قِيدَ شِبْرٍ فَقَدْ خَلْعَ رِبْقَةَ الإِسْلامِ مِنْ عُنُقِهِ لَاللهُ أَنْ يَرْجِعَ، وَمَنْ دَعَا بدَعْوَى الجَاهِلِيَّةِ فَإِنَّهُ مِنْ جُتَى جَهَنَّمَ» إلا أَنْ يَرْجِعَ، وَمَنْ دَعَا بدَعْوَى الجَاهِلِيَّةِ فَإِنَّهُ مِنْ جُتَى جَهَنَّمَ» فَقَالَ رَجُلُ: يَا رَسُولَ اللهِ وَإِنْ صَلَّى وَصَامَ؟ قَالَ: «وَإِنْ صَلَّى وَصَامَ فَقَالَ: «وَإِنْ صَلَّى وَصَامَ فَادُعُوا بِدَعُوى اللهِ الَّذِي سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ والْمُؤْمِنِينَ عِبَادَ اللهِ» فَادْعُوا بِدَعُوى اللهِ الَّذِي سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ والْمُؤْمِنِينَ عِبَادَ اللهِ» وَإِنْ صَدِيتُ حَسَنْ صَحِيحٌ (۱).

## الـشـرح:

حديث الحارث الأشعري حديث صحيح رواه الإمام أحمد والترمذي؛ كما ذكر المصنف كلله، وكذلك رواه ابن حبان وابن خزيمة في صحيحه، والحاكم، وقال: (على شرط البخاري ومسلم)، وصححه عدد من أهل العلم، وهو حديث صحيح طويل في أصول الإيمان، وأصول العمل، فينبغي الوقوف عنده وتأمل معانيه.

فهذا الحديث من الأحاديث العظيمة وجوامع الكلم، التي اشتملت على كل المطالب الدينية التي تنفع العباد في دينهم ودنياهم، وفيما يصلح شأنهم في اجتماعهم في الدين وفي أمر الدنيا.

وبيَّن ﷺ أن هذه الأوامر الله ﷺ أمره بها، فقال: «آمُرُكُمْ بِخَمْسِ اللهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۸٦٣)، وأحمد (٤/ ١٣٠)، وابن حبان (١٤/ ١٢٥)، وابن خزيمة (٣/ ١٩٥)، والطبراني في الكبير (٣٤٣، ٣٤٣٠)، والحاكم في المستدرك (١/ ٥٨٢) والبيهقي في الكبرى (٨/ ١٥٧).

أَمَرَنِي بِهِنَّ»، قوله: «آمُرُكُمْ» يفيد وجوب هذه المطالب، وتخصيصها يدل على أنها من مطالب الإسلام العظام، ومن خصاله الجليلة التي فاقت غيرها من الأوامر، وقوله: «بِخَمْسٍ» يدل على أنها مختارة، وعلى أن هذه الخمس أهم من غيرها مما يدخل في معناها.

قال: «اللهُ أَمَرَنِي بِهِنّ» هذا يدل على أن النبي على إذا أمر بأمر فإنما يبلغ رسالة الله على، فيأمر بما أمر الله على، وينهى عما نهى الله على، والسنة الختُ القرآن في أنها وحي من عند الله على، وأن السنة بيان للقرآن وتفصيل لأحكامه، فهي من عند الله على، وقد كان حسان بن عطية على يقول: «كَانَ جِبْرِيلُ يَنْزِلُ عَلَى النّبِيِّ عَلَيْهُ بِاللّهُ اللهِ عَلَيْهِ بِالْقُرْآنِ»(۱). وأيضا صح عنه على أنه قال: «أَلَا إِنِّي أُوْتِيتُ الْقُرْآنَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ»(١)، وقال على: ﴿وَأَنزَلَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَكَانَ وَعْلَمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَصَلُ اللهِ عَلَيْكَ النّبِي عَلَيْهُ وَكَانَ وَالْحَكمة هي السنة، فأمرُ النبي على هو أمرٌ من عظيماً وتأكيده على بهذه الجملة بقوله: «اللهُ أَمَرَنِي بِهِنّ» ليلفت النظر الله عَلى عظم هذه الأوامر وعلى جلالتها، وفيه التشويق لسماعها وبيان ما فيها.

قال بعدها: «السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ»، والسمع هنا:

يجوز أن تكون بدلاً من «خَمْسٍ»، في قوله: «بِخَمْسِ السَّمْعْ وَالطَّاعَةِ..» إلى آخره، بدل بعض من كل، أو أن تُرفع على الاستئناف، يعني: تقول:

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۵۸۷)، وأبو داود في المراسيل (۱/۳۲۱)، والمروزي في السنة (۱/۳۳)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (۱/۸۳).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (٤٦٠٤)، وأحمد (٤/ ١٣٠)، والطبراني في مسند الشاميين (٢/ ١٣٧) والمروزي في السنة (ص ٧١)، وابن عبد البر في التمهيد (١/ ١٥٠) من حديث المقدام ابن معد يكرب عليه .

«السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ»، تكون خبراً لمبتداً محذوف تقديره: (وهي)، أو (وهنّ) السمعُ والطاعةُ والجهادُ والهجرةُ والجماعةُ.

وكلا الأمرين جاء في القرآن وفي السنة في مواضع، فيجوز هذا وهذا .

قوله: «السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ»، جعلها هاهنا اثنتين، فجعل السمع واحداً، والطاعة واحدة؛ وذلك لأن الحاجة إليهما معاً في الأمر متعينة وعظيمة، مع أن السمع والطاعة مقترنان من حيث الوجود، فمن سمع فقد أطاع، ومن أطاع فقد سمع.

ويريد بالسمع والطاعة:

أما الأمر الثاني – وهو المقصود هنا، وهو الذي يكثر تَرْداده مخالفة لما كان عليه أهل الجاهلية –: السمع والطاعة لولي الأمر، لإمام المسلمين أو لمن أنابه أو كان أميراً من أمرائه، فإن السمع والطاعة شريعة ماضية، وأمرٌ أَمَرَ الله على به.

والسمع معناه: أن يسمع لأمر ولي الأمر وأن يستجيب له فيما أمر. والطاعة معناها: أن يطيع من ولاه الله هذا أمر الناس، وأن يعتقد أن هذه الطاعة طاعة لله هذا أو لرسوله.

فالسمع والطاعة واجبان، وهما من حق الله الله الولاً، ثم من حق ولي الأمر المسلم ومن النصح له، ثم من حق المسلمين أيضاً، فاجتمعت في السمع والطاعة ثلاثة حقوق:

والحق الثالث: حق للمسلمين جميعا؛ لأنه من خرج عن السمع والطاعة فإنه لا يؤذي ولي الأمر فقط، وإنما يؤذي المسلمين جميعاً؛ لما يترب على عدم سمعه وطاعته من المفاسد.

<sup>(</sup>۱) انظر: منهاج السنة (۳/ ۳۸۷)، وإعلام الموقعين (۱/ ٤٨)، قال ابن القيم كَلَله: (فَأَمَرَ تَعَالَى بِطَاعَتِهِ وَطَاعَةِ رَسُولِهِ، وَأَعَادَ الْفِعْلَ إِعْلَامًا بِأَنَّ طَاعَةَ الرَّسُولِ تَجِبُ اسْتِقْلَالًا مِنْ غَيْرِ عَرْضِ مَا أَمَرَ بِهِ عَلَى الْكِتَابِ، بَلْ إِذَا أَمَرَ وَجَبَتْ طَاعَتُهُ مُطْلَقًا، سَوَاءٌ كَانَ مَا أَمَرَ بِهِ غَيْرِ عَرْضِ مَا أَمْرَ بِهِ عَلَى الْكِتَابِ، بَلْ إِذَا أَمَرَ وَجَبَتْ طَاعَتُهُ مُطْلَقًا، سَوَاءٌ كَانَ مَا أَمَرَ بِهِ فِي الْكِتَابِ أَوْ لَيْهِ، فَإِنَّهُ أُوتِيَ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ، وَلَمْ يَأْمُرْ بِطَاعَةِ أُولِي الْأَمْرِ =

لأن الله على يطاع استقلالاً لحقه، والرسول على أيضا يطاع استقلالاً لحقه، يعني: لانعرض كلامه على القرآن، وأما ولي الأمر فلم يكرر له الفعل وأطِيعُواك، قال: ﴿وَأُولِى الأَمْرِ مِنكُونَكُ وَلا لأن طاعته تجب تبعاً لطاعة الله وطاعة رسوله على ولا تجب استقلالاً، فإذا كان أمره فيه معصية فلاطاعة لمخلوق في معصية الخالق، فحينئذ يُطاع ولي الأمر في غير المعصية، وغير المعصية هي الحالات التي يجتهد فيها، أو يكون أمره أو نهيه فيها ليس بظاهر أنه معصية لله على وللرسول على أعطاع في المسائل الاجتهادية.

قال طائفة من العلماء، من الشافعية ومن غيرهم: حتى وإن كان ما أمر به مُخرَّجا على أحد أقوال الأئمة فإنه يطاع؛ لأنه يَقْصُد حينتُذ بوجه شرعي المصلحة في التزامه وعدم مخالفته.

وهذا أمرٌ بيِّنٌ، والعلماء فيما كتبوا في السياسة الشرعية قرروا ذلك، وهي مسألة عظيمة.

وهنا ننبه إلى أن بعض أهل العلم قد يُعبر في هذا المقام بقوله: يطاع وليّ الأمر الجائر فيما وليّ الأمر الجائر فيما يُعلم أنه طاعة. وهذا التعبير عبّر به بعض أهل العلم وفيه نظر من جهتين: الجهة الأولى: أن النصوص ليس فيها تفريق في الطاعة بين ولي الأمر

اسْتِقْلَالًا، بَلْ حَذَف الْفِعْلَ وَجَعَلَ طَاعَتَهُمْ فِي ضِمْنِ طَاعَةِ الرَّسُولِ؛ إِيذَانًا بِأَنَّهُمْ إِنَّمَا يُطَاعُونَ تَبَعًا لِطَاعَةِ الرَّسُولِ، فَمَنْ أَمَرَ مِنْهُمْ بِطَاعَةِ الرَّسُولِ وَجَبَتْ طَاعَتُهُ، وَمَنْ أَمَرَ مِنْهُمْ بِطَاعَةِ الرَّسُولِ وَجَبَتْ طَاعَتُهُ، وَمَنْ أَمَرَ بِخِلَافِ مَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ فَلَا سَمْعَ لَهُ وَلَا طَاعَةَ كَمَا صَحَّ عَنْهُ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «لَا طَاعَةَ لِمِخْلُوقٍ فِي مَعْصِيةِ الْخَالِقِ» وَقَالَ: "إِنَّمَا الطَّاعَةُ فِي الْمَعْرُوفِ» وَقَالَ فِي وُلَاةِ الْأُمُورِ:
 "مَنْ أَمَرَكُمْ مِنْهُمْ بِمَعْصِيةِ اللَّهِ فَلَا سَمْعَ لَهُ وَلَا طَاعَةَ»). ا. هـ.

المقسط العادل وبين ولي الأمر الجائر؛ بل قال النبي ﷺ في ولي الأمر الجائر: «تَسْمَعُ وَتُطِيعُ لِلْأُمِيرِ، وَإِنْ ضُرِبَ ظَهْرُكَ، وَأُخِذَ مَالُكَ، فَاسْمَعْ وَأَطِعْ»(١)، وهذا يدل على إطلاق السمع والطاعة في هذا المقام.

والتنبيه الثاني على هذا الكلام: أن هذا الكلام يمكن أن يُحمل على محمل صحيح يوافق النصوص، وهو أنَّ الأوامر الشرعية فيها أن يأتي الإنسان العدل وألا يعين على الظلم، قال على: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِنْ وَٱلنَّقُوكَا وَلَا نَعَاد الله وَلَى الظلم، قال على الأمر إذا كان عادلاً - يعني غالب أوامره على العدل وعلى الطاعة - فإنه حينئذ لا يُستفصل فيما أمر به هل هذا موافق لأمر الله أم ليس بموافق؟ لأن الأصل أنه لا يأمر إلا بموافق، فهذا يطاع دون بحث في المسائل المتعدية، فيخص الكلام فيما يتعدى الكلام إلى غيره، كأن يقول مثلاً: خُذْ أرض فلان، أو يقول خذ من فلان مال كذا، أو صادر سلاح فلان، أو افعل كذا، فهذا إذا كان ولي الأمر مقسطاً عادلاً فإنه لا يستفصل؛ لأن الأصل في أوامره أنها على وجه شرعي.

وأما إذا كان غير ذلك بأن كان معلوماً عنه الظلم والتعدي على الحقوق، فإنَّ هذا الكلام ممن قاله من أهل العلم يمكن أن يُحمل على الأوامر المتعدية؛ لأن ولي الأمر إذا كان ظالماً يتعدى على الناس فإن المسلم لا يطيعه حتى يعلم أن ما أمر به طاعة، فيحمل قوله ويطاع ولي الأمر فيما يعلم أنه طاعة إذا كان متعدياً على الغير، يقول فيما فيه فعل بالغير، فهذا يحتاج إلى استفصال وإلى بيان.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٨٤٧) من حديث حذيفة ﴿ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وهذا ما يمكن أن يحمل عليه هذا الكلام ممن قاله من أهل العلم، مع أن النصوص، وقول عامة أهل السنة، والمدون في كتب العقائد، أنه لا تفصيل في هذه المسألة، بل يُسمع ويُطاع في غير المعصية، في أي مسألة لا يظهر فيها أنها معصية فإنه يطاع في ذلك، فإذا أمر بمعصية سواء أكانت للعبد في نفسه؛ كأن يأمره بالرشوة مثلاً، أو أن يأمره بمقارفة حرام، أو أن يأمره بما لا يحل شرعاً، فإنه لا يجوز له أن يطيعه في ذلك، فإن أطاعه فإنه آثم ولا يُعذر بذلك، وكذلك في الأوامر المتعدية، إذا أمره أن يفعل فعلاً بالآخرين، ويعلم هذا المأمور أن هذا الفعل معصية، فإنه لا يجوز له أن يطيعه في ذلك، فكونه يتحمّل ما يأتيه من مخالفة الأمر أسهل من أنه يخالف أمر الله عملاً وتقدست أسماؤه.

قال بعدها: «وَالجِهَادِ»، والمراد به هنا جهاد الأعداء، وهو على قسمين:

- \* جهاد بالحجة والبيان.
- \* وجهاد بالسنان والسلاح.

أما الأول: وهو الجهاد بالحجة والبيان، فهذا واجب مأمور به لكل من قدر عليه، في كل زمان وكل مكان وكل حال بحسبه، وقد أمر الله على نبيه بذلك في مكة قبل أن يشرع الجهاد بالسنان، فقال على: ﴿ فَلَا تُولِع الْكَ فِينَ بَلْكُ فِي مُكة قبل أن يشرع الجهاد بالسنان، فقال على: ﴿ فَلَا تُولِع الْكَ فِينَ وَجَاهِدُهُم بِهِ عِهَادًا كَبِيرًا ﴾ [الفرقان: ٥٦]، يعني جاهدهم بالقرآن، فهذا جهاد بالحجة والبيان، وهذا يعم الأزمنة والأمكنة «لا تَزَالُ طَائِفَةٌ من أُمَّتِي ظَاهِرِينَ على الْحَقِّ، لا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ، حتى يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ وَهُمْ كَذَلِكَ » (١) وهذه على الْحَقِّ، لا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ، حتى يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ وَهُمْ كَذَلِكَ » (١)

سبق تخریجه (ص۱۱۹).

الطائفة دائمة قائمة بالجهاد بالحجة والبيان.

أما الثاني: وهو الجهاد بالسنان، فهو على قسمين:

- \* جهاد عيني.
- \* وجهاد كفائي.

يعني: إما أن يكون فرض عين، وإما أن يكون فرض كفاية، والله على أمر بالجهاد؛ كما في هذا الحديث، وهذا الأمر يعني يكون مأموراً به إما أمر عين على من تعين عليه، أو أمر كفاية على عموم الأمة إذا نابها شيء واحتاجت معه إلى الجهاد في سبيل الله، أو كانت الشروط مجتمعة في جهاد نشر الإسلام وإقامة توحيد الله على وعبادته وحده دونما غيره.

ثم قال: «وَالْهِجْرَةُ»، والهجرة في النصوص قسمان:

- \* هجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام.
- \* هجرة مما سوى الله كل إلى الله كل وحده.

والأول: الهجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام؛ كهجرة الصحابة وقد من مكة إلى الحبشة، وكهجرة الصحابة وقد المن مكة إلى المدينة، وقد يعرض هذا في أنه يكون هناك هجرة من دار كفر قد تظهر بعد زمن النبوة أو قد ظهرت بعد زمن النبوة إلى دار يعلو فيها الإسلام، وأما قول النبي على الأ هِجْرَة بَعْدَ الْفَتْح وَلَكِنْ جِهَادٌ وَنِيَّةٌ (١)، فالمقصود منه لا هجرة من مكة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۸۲، ۲۷۸۳) بهذا اللفظ، ومسلم (۱۳۵۳) بنحوه، من حديث ابن عباس عائشة الخرجه مسلم (۱۸۶۶) بهذا اللفظ من حديث عائشة الحالاً.

إلى المدينة بعد الفتح؛ لأنه بعد الفتح أصبحت مكة دار إسلام، فمن كان فيها ، فيها بعد الفتح فإنه يمكث فيها ولا يلزمه الهجرة إلى المدينة ، بل يبقى فيها ، ولا تزال مكة دار إسلام إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها ، حرسها الله وبلاد المسلمين .

وهذه الهجرة لها أحكام وشروط، وتفصيلها في مواضعه من كتب العلماء في العقيدة أو في التوحيد والفقه، ولا نطيل في بيانها في هذا الموطن، لكن ننبه إلى أن الهجرة هذه من دار الكفر إلى دار الإسلام هي واجبة بشروطها.

وقد يكون ثَمَّ هجرة واجبة أخرى أيضاً، وهي من دار بدعة إلى دار سنة، أو من دار لا يستطيع فيها إظهار الدين إلى دار يستطيع فيها إظهار الدين، وهذه تختلف باختلاف الأحوال والأزمنة والأمكنة، ولها تفاصيل.

كذلك إذا كان لا يستطيع البقاء في دار بدعة أو تظهر فيها البدع؛ لأجل ما ينوب نفسه من الحزن أو من الضيق على ظهور البدع، ولكنه يستطيع أن يظهر دينه وأن يعلي أمر السنة، لكن يريد بلاداً يأمن فيها أكثر ولا يعرض فيها دينه للفتن، فيكون حكم الهجرة في هذا الحال مستحبة؛ لأنه يستطيع أن يظهر دينه والبلد أو الدار ليست دار كفر، وإنما هي دار فيها السنة وفيها البدع.

وثَمَّ تفاصيل أُخر تطلب من مظانها .

القسم الثاني: الهجرة مما سوى الله ﷺ إلى الله ﷺ: ﴿ فَهَرُّوا إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ إِنِّ لَكُمْ مِّنَهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ ﴾ [الذاريات: ٥٠]، بأن يهجر كل ما يُشغِل عن الله ﷺ ويتجه ويهاجر إلى الله ﷺ؛ ولهذا جاء في الحديث: «الْمُهَاجِرَ مَنْ هَجَرَ مَا نَهَى اللَّهُ عَنْهُ (١) ، وهذا يعم أشياء كثيرة تدل على أنَّ حقيقة الهجرة هجرة ما لا يحب الله عَلَمْ وتقدست أسماؤه ، وهذه يختلف فيها الناس ، وتختلف مقاماتهم في ذلك بحسب عِظم محبتهم لله عَلَى ولرسوله عَلَيْهُ .

وهذه الهجرة مما سوى الله على إلى الله على وحده تكون في الاعتقادات، وفي عمل القلب، وفي كلام اللسان، وفي استعمال الحواس والجوارح، والأمر فيها عصيب، والفتن بعمومها إنما يُبتلى الناس فيها في هذا المقام العظيم، هل هاجروا مما نهى الله على عنه إلى ما أمر الله على به، أم أنهم قصروا في ذلك؟ والتقصير يكون سببه ضعف المحبة وضعف الإيمان، ويكون أصحابه ممن خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً.

الخصلة الخامسة والأخيرة: قال: "وَالجَمَاعَةُ، فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الجَمَاعَةُ» قِيدَ شِبْرٍ، فَقَدْ خَلْعَ رِبْقَةَ الإِسْلامِ مِنْ عُنُقِهِ إلا أَنْ يَرْجِعَ»، قوله: "وَالجَمَاعَةُ» هنا أمر بالجماعة، والمراد بالجماعة في هذا الحديث: جماعة المسلمين في أبدانهم وأن لا يخرج عنهم ويفارق جماعة المسلمين في أبدانهم؛ لأجل ما يترتب على ذلك من المفاسد التي نهى الله عن عنها. وأصل الجماعة التي أمر بها الله عن وضدها وهو الافتراق الذي نهى الله عنه عنه المحماعة المي الله عنه المنه الخطابي عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الخطابي عنه المنه المنه

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۹۳).

<sup>(</sup>٢) هو أبو سليمان الخطابي حمد بن محمد بن إبراهيم بن خطاب البستي الفقيه الأديب، صاحب معالم السنن، وغريب الحديث، والغنية عن الكلام، وشرح الأسماء الحسنى وغير ذلك، توفي ببست في ربيع الآخر سنة ثمان وثمانين وثلاثمائة.

قال: (الفرقة فرقتان: فرقة الآراء والأديان، وفرقة الأشخاص والأبدان، والجماعة جماعتان: جماعة هي الأئمة والأمراء، وجماعة هي العامة والدهماء، فأما الافتراق في الآراء والأديان، فإنه محظور في العقول، محرم في قضايا الأصول؛ لأنه داعية الضلال، وسبب التعطيل والإهمال..)(١) إلى آخر كلامه عليه الله ...

#### إذِ الجماعة نوعان:

- \* جماعة الأديان.
- \* وجماعة الأبدان.

وكل منهما متعلقة بالأخرى، فإذا تم الاجتماع على الدين الواحد دون تفرق فإنه يجتمع الناس في أبدانهم، وإذا اجتمعوا في أبدانهم فإنه أحرى أن يجتمعوا في دينهم؛ لأن الفرقة في هذا تنتج الفرقة في هذا ولابد، فمن تفرق في دين الله فإنه يحصل بينهم الفرقة في الأبدان والبغضاء والشحناء والتقاذف وكراهة بعضهم لبعض، والاجتماع في الدين أمره عظيم بأن لا يُسلك غير طريق الجماعة الأولى، وهي جماعة الصحابة والتابعين وتبع التابعين، الذين لم تظهر فيهم البدع، ولم تفش فيهم الأهواء، وإنما وجدت وأنكرت، هؤلاء هم الذين كانوا على الجماعة الأولى.

وإذا كان الأمر كذلك فإن لزوم الأمر الأول هو طريق النجاة بيقين، وأما غيره من الاجتهادات فقصارى ما يصل إليه أصحابه أنهم يظنون أنه طريق

انظر: الوافي بالوفيات (٧/ ٢٠٧)، والعبر (٣/ ٤١)، وسير أعلام النبلاء (١٧/ ٢٣)،
 وشذرات الذهب (٣/ ١٢٧).

انظر: العزلة (ص٥، ٦).

نجاة، وقد يكون ظنهم غلطاً، وقد يكون ظنّهم باطلا، وقد يعتري الظن بعض الصواب لكنه مظنون؛ ولهذا من سلك غير طريق الجماعة الأولى فإنه قد عرَّض نفسه لمخالفة الجماعة وإحداث الفُرْقة، وبالتالي يكون قد عرَّض نفسه للوعيد الذي جاء في قوله ﷺ في الافتراق: «لَتَفْتَرِقَنَّ أُمَّتِي عَلَى ثَلاَثٍ وَسَبْعِينَ، فِرْقَةً وَاحِدَةً فِي الْجَنَّةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ. قِيلَ: يا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: الْجَمَاعَةُ (١)، وهذا الأمر مهم وجلل، وكل من أراد نجاة نفسه فعليه أن يلزم الطريقة الأولى؛ لأن الطرق المحدثة ربما فيها خير وربما فيها شر.

ولهذا لما سأل حذيفة وَ النبي عَيَّة بعد أن ذكر له الشر فقال له: "وَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِّ مِنْ خَيْرٍ؟ قَالَ: نَعَمْ، وَفِيهِ دَخَنٌ. قُلْتُ: وَمَا دَخَنُهُ؟ قَالَ: قَوْمٌ يَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ. قُلْتُ: فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الخَيْرِ مِنْ شَرِّ؟ يَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ. قُلْتُ: فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الخَيْرِ مِنْ شَرِّ؟ قَالَ: نَعْمْ، دُعَاةٌ إِلَى أَبُوابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيها. قُلْتُ: يَا وَسُولَ اللَّهِ، صِفْهُمْ لَنَا؟ فَقَالَ: هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِتَتِنَا. قُلْتُ: وَمُما تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكِنِي ذَلِكَ؟ قَالَ: تَلْزَمُ جَمَاعَةَ المُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ، قُلْتُ: فَمَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكِنِي ذَلِكَ؟ قَالَ: تَلْزَمُ جَمَاعَةَ المُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ، قُلْتُ: فَمَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكِنِي ذَلِكَ؟ قَالَ: تَلْزَمُ جَمَاعَةَ المُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ، قُلْتُ: فَمَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكِنِي ذَلِكَ؟ قَالَ: قَالَ: فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ قَالَ: فَعَتَزِلْ تِلْكَ الفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ بِأَصْلِ شَجَرَةٍ، حَتَى يُدُرِكَكَ المَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ» (٢).

### فما هي الجماعة؟

إن معنى الجماعة مما اختلف فيه الناس، وخاصة أهل البدع وأهل الضلالات، فإنهم يفسرون الجماعة بما ينصر مذاهبهم الباطلة، وذلك

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص ٦٨).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۱۲۱).

رغبة منهم أن يكونوا داخلين تحت مسمى الجماعة التي وعدها الرسول ﷺ بالنجاة، وأمر بلزوم سبيلها، فما هي الجماعة؟

الجماعة ضد الفرقة، والاجتماع ضد التفرق، والافتراق على نوعين: \* إما أن يكون في الآراء والأديان.

\* وإما أن يكون في الأشخاص والأبدان.

والجماعة على المعنى الأول: هي اجتماع في الرأي والدين، وعلى النوع الثاني تكون اجتماع الأشخاص بأبدانهم (١).

وبهذا التفصيل نخلص من إشكالات كثيرة وأقوال كثيرة ذكرها من ذكرها من أهل العلم في معنى الجماعة، فإنهم اختلفوا في معنى الجماعة اختلافاً واسعاً، ولكن بفهم هذا التقسيم يمكن الجمع بين جميع الأقوال التي قيلت في ذلك من أقوال على السلف المتقدمين والمتأخرين.

فأمر النبي على المسلم ما كانت عليه الجماعة الأولى التي هي صحابة رسول الله على ومن سار على منهجهم وذلك لأنهم بشهادة الرسول على هم الجماعة ، ومن أتى بعدهم فإما أن يسلك سبيلهم وهديهم ومنهجهم فيكون من الجماعة - جماعة الرأي والدين - وإما أن يخالف ما كانوا عليه فيكون مفارقاً للجماعة ، وحاق به قول النبي على المنه المجماعة ، قيد شِبْرٍ ، فَقَدْ خَلع رِبْقَة الإِسْلام مِنْ عُنْقِهِ »، وهذا وعيد شديد؛ لأن الذين أحدثوا الأقوال والآراء والأديان خالفوا بها قول الجماعة الأولى صحابة رسول الله على المنه المن

<sup>(</sup>١) راجع كلام الإمام الخطابي كلله (ص٢٤٥).

فإذا سألت المرجئة، والمعتزلة، والخوارج، والشيعة الرافضة، والأشاعرة، والماتريدية، وغيرهم من أصحاب الأهواء والآراء: هل كان الصحابة على على مثل ما أنتم عليه؟ لكان جوابهم: لا. فإذًا يكون إحداث تلك الأقوال وتلك التسميات مخالفاً لما كان عليه صحابة رسول الله على معنى ذلك: أنه تفرق في الدين وترك للجماعة، والله على يقول: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ وَمَعْنَى ذَلْكَ: أَنه تفرق في الدين وترك للجماعة، والله على يقول: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ وَمَعْمُ فِي شَيْءً إِنَّمَا آمَرُهُم إِلَى الله مُمَ يُنْتِعْهُم بِمَا كَانُوا يَشْعَلُونَ الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْهُ مَا عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْمَ عَلَى الله عَل

فيجب أن يكون الاجتماع على ما كانت عليه الجماعة الأولى من الرأي والدين، ومعنى ذلك: أن كل من انتسب إلى الإسلام فإنه يوزن بمحافظته على الجماعة، فإن كان مقتفياً أثر صحابة رسول الله على فإنه محمود بذلك، ويكون متمسكاً بالجماعة الأولى غير مفارق الجماعة، وإن كان على غير ذلك فإنه من الذي فرقوا دينهم وكانوا شيعاً.

وأما الجماعة بالمعنى الثاني: هي لزوم جماعة المسلمين وعدم التفرق بالأبدان والأشخاص، فإن من فرق أمر الأمة وهي جميع فإنه قد ترك الجماعة وأحدث الفرقة. فإذا كان للمسلمين جماعة على هدى النبي على وهدى صحابته، والتزموا بما التزم به الأوائل، فلا يجوز الخروج عليهم بالسيف وتفريق كلمتهم وجمعهم، ولو كان عندهم بعض القصور؛ لأن هذا خروج عن الجماعة بالمعنى الثاني، وهذا موافق لما جاء في أول الحديث في قوله: «أَنَا آمُرُكُمْ بِخَمْسِ اللهُ أَمَرَنِي بِهِنَّ: السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ...».

فإذًا أمر الاجتماع على الدين والاجتماع في الأبدان هذا أمر عظيم جداً وأحدهما ملازم للآخر، فالذي يريد النجاة فعليه بطريق الجماعة الأولى، فإنها هي على الحق بإجماع المسلمين، حتى أهل البدع يقولون طريقة الصحابة والتابعين وطريقة السلف أسلم، فحتى في السلوك يقولون أسلم، حتى في الزهد يقولون أسلم، فهي باتفاق المسلمين أسلم؛ لأنها هي الطريقة التي أجمع عليها الناس، لكن دخلت اجتهادات أفسدت الأمر وفرَّقت المسلمين، ومن اجتهد فإنه يظن أنه على شعبة نجاة وقد لا يكون الأمر كذلك.

قال: «فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الجَمَاعَةَ قِيدَ شِبْرٍ فَقَدْ خَلِعَ رِبْقَةَ الإِسْلامِ مِنْ عُنُقِهِ»، قوله: «فَارَقَ الجَمَاعَة»، يعني: فارق جماعة المسلمين في الدين، أو في الأديان والأبدان، وهو المقصود هنا لارتباط الأوامر الخمسة هذه بعضها مع بعض، قال: «مَنْ فَارَقَ الجَمَاعَة»، بمعنى: أنه لم يدن بلزوم الجماعة، ولزوم طاعة الإمام وعدم الخروج عليه والنصيحة له، فإنه من فارق الجماعة بهذا المعنى «قِيدَ شِبْرٍ»، «قِيدَ» بمعنى مسافة، وهو خلاف القَيْد، الذي هو القيْد المعروف وهو التكبيل أو التوثيق، أما القِيد فهو المسافة، ارتفعت الشمس قِيد رمح يعني مسافة رمح «قِيدَ شِبْرٍ» يعني مسافة شبر، وهذا كناية عن قلة المفارقة، يعني فارق الجماعة ولو شبراً، وجلس منفرداً ولو شبراً واحداً بعيداً عن الجماعة.

قال: «فَقَدْ خَلْعَ رِبْقَةَ الإِسْلامِ مِنْ عُنُقِهِ»، وهذا من أحاديث الوعيد التي تُمَرُّ كما جاءت، وفيها تهديد وتخويف للمسلم أن يفارق الجماعة.

«خَلعَ رِبْقَةَ الإِسْلامِ مِنْ عُنْقِهِ» هل يُفهم من ذلك تكفيره؟ المعتمد عند أهل السنة أنه لا يفهم من ذلك تكفيره، ولكنه قد فعل أمراً عظيماً وجللاً أوجب أن يخلع الإسلام الذي يدعو إلى الاجتماع وعدم الافتراق من عنقه.

قال: «إِلَّا أَنْ يُراجِعَ» يعني إلا أن يتوب؛ لأن من تابَ تاب الله عليه.

قال بعدها: «وَمَنْ دَعَا دَعْوَى الجَاهِلِيَّةِ فَإِنَّهُ مِنْ جُمَنَى جَهَنَّم»، قوله: «وَمَنْ دَعَا دَعْوَى الجَاهِلِيَّةِ فَإِنَّهُ مِنْ جُمَنَى جَهَنَّم»، قوله: «وَمَنْ دَعَا دَعْوَى الجَاهِليَّةِ» يعني دعا إلى أمر أبطله الإسلام وكان مما تميز به أهل الجاهلية، فإنه حينئذ من أهل الكبائر ومن أهل الوعيد، وتوعده بقوله: «فَإِنَّهُ مِنْ جُهَنَّم».

وهنا قوله: «دَعَا دَعْوَى الجَاهِليَّةِ» لها تفسيران:

التفسير الأول: أنها - فيما سبق ذكره - من كل خصلة من خصال الجاهلية أبطلها الإسلام فيأتي أحد يدعو إليها، فهذه كما جاء في الحديث الذي مر معنا «أَبْغَضُ النَّاسِ إِلَى اللهِ ثَلاثَةٌ» وذكر منهم «وَمُبْتَغٍ فِي الإِسْلَامِ سُنَّةَ الجَاهِليَّةِ» (1).

والتفسير الثاني: قوله: «وَمَنْ دَعَا دَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ»، أي تسمَّى بأسماء الجاهلية التي كانت تدعو إلى العصبية، وأرجع الناس إلى عصبيات الجاهلية وإلى فخرها بالآباء والقبائل، وهذا يُفرِّق ولا يجمع الناس على كلمة الإسلام واسم المسلمين واسم المؤمنين. وهذان الصنفان معاً توعدهم عَلَيِّ بقوله: «فَإِنَّهُ مِنْ جُهَنَّم»، و«جُثَى» لها ضبطان: «جُثَى» هكذا بالقصر، والثانية: «جُثِيِّ» بضم الجيم، وهي القراءة المعروفة (٢) في آية سورة مريم: ﴿وَنَذَرُ ٱلظَّلِمِينَ فِيهَا جِثِيًا ﴾ [مريم: ٢٧]، وهذه مأخوذة من الجُثُو على الركب والعذاب على هذا النحو، يعني: أنه ممن يكب في النار

سبق تخریجه (ص۱۰۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: السبعة في القراءات لابن مجاهد (ص٤٠٧)، والتيسير في القراءات السبعة لأبي عمرو الداني (ص١٤٨)، وحجة القراءات لابن زنجلة (ص٤٣٩).

على وجهه وعلى ركبه ونحو ذلك.

«فَقَال رَجُلّ: يَا رَسُولَ اللهِ وَإِنْ صَلّى وَصَامَ؟ قَال: وَإِنْ صَلَّى وَصَامَ»، وهذا يدل على عِظم هذه الكبيرة، وأنَّ أصحابها متوعدون بأشد الوعيد والعياذ بالله، ثم قال على آمرا: «فَادْعُوا بِدَعْوَى اللهِ»، يعني: تسموا بتسمية الله «الَّذِي سَمَّاكُمْ»، وهذه التسمية هي: «المُسْلمِينَ والمُؤْمِنِينَ عِبَادَ اللهِ»، يعني: يا عباد الله، فالله على سمى عباده المسلمين؛ كما في قوله: ﴿هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَنذَا ﴾ [الحج: ٢٨]، وأيضا سماهم المؤمنين فيما نادهم به في القرآن: ﴿يَعَأَيّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ﴾ [النوبة: ٢٨]، وفي قوله: ﴿وَتَوْبُوا إِلَى ٱللّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلمُؤْمِنُونَ لَعَلَّمُ تُفْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١]، فسماهم الإسلام بهذين الاسمين الشريفين، الذين جمعا أعظم خصلتين وهما الإسلام والإيمان، وسيأتي مزيد بيان في كلام شيخ الإسلام ابن تيمية عَلَيْهُ.

CXDC CXDC CXDC

وَفِي الصَّحِيحِ: «مَنْ فَارَقَ الجَمَاعَةَ قِيدَ شِبْرٍ فَمَاتَ فَمِيتَتُهُ جَاهِليَّةٌ» (١).

وَفِيهِ: «أَبِدَعْوَى الجَاهِليَّةِ وَأَنَا بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ؟»(٢).

#### الـشــرح:

ثم قال الإمام صَلَّة بعد ذلك: (وَفِي الصَّحِيحِ: «مَنْ فَارَقَ الجَمَاعَةَ قِيدَ شِبْرٍ فَمَاتَ فَمِيتَتُه جَاهِليَّةٌ»، يعني: أنه من فارق جماعة المسلمين جماعة الأبدان أقل افتراق، وخالفهم وانحاز إلى غيرهم «فَمَاتَ فَمِيتَتُه جَاهِليَّةٌ»؛ لأن أهل الجاهلية لم يكونوا يذعنون لولي أمر، بل كانوا متفرقين في ذلك.

وقد ذكر الإمام كله في كتابه (مسائل الجاهلية) - وهي من أوائل الخصال التي ذكر -: (وأمر بالسمع والطاعة)، وقال فيها بعدها: (وغلظ في ذلك وأبدى وأعاد)<sup>(٣)</sup>، يعني: كرر كاله هذا الأمر لأجل إلا يشابه أهل الجاهلية حتى إن أهل الجاهلية لا تقر قبيلة بأن تكون سامعة مطيعة لقبيلة أخرى.

ومن آثار ذلك: لما توفي رسول الله على واجتمع المهاجرون والأنصار، اجتمعت قريش - والصحابة من الأوس والخزرج والمحابة من الأوس والخزرج والمارة، بدأت فيهم إذْ ذاك نزعة من نزعات الجاهلية،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٠٥٤، ٧١٤٣)، ومسلم (١٨٤٩)، من حديث ابن عباس ،

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۲۳۵).

 <sup>(</sup>٣) انظر: مسائل الجاهلية للإمام المجدد كلله محمد بن عبد الوهاب (ص٦، ٧)،
 وللشارح - حفظه الله - شرح ممتع على هذا الكتاب، عجل الله بطبعه ونفع الأمة به.

### فقالوا: «مِنَّا أَمِيرٌ وَمِنْكُمْ أَمِيرٌ»<sup>(١)</sup>.

وهذا يدلك على أن النفوس مُشْرَبة بحب الفرقة وحب الاعتزاز بالنفس، وبالميل إلى القبيلة وبالميل إلى القريب، وأن هذا الأمر مفرِّق للمسلمين ومفرق للجماعة؛ ولهذا كان من أعظم مواقف أبي بكر الصديق والمهال ألزم الناس إذْ ذاك بحجته القوية أن تكون الولاية في قريش؛ لأنه ساق معنى قول النبي عليه الأئمَّةُ من قُرَيْشٍ»(٢)، وقال: «نَحْنُ الْأُمَرَاء، وَأَنْتُمْ الْوُزَرَاءُ»، أو المستشارون ونحو ذلك مما يكون فيه الأنصار مقربين لكن ليست لهم الولاية.

إذا تبين هذا: فمن أعظم ما حدث في هذه الأمة من أول الأمر الافتراق، بداية الافتراق في الولاية، بداية عدم الرضوخ للجماعة، بداية الاعتزاز بأشياء جاهلية، بدأت هذه في أول الأمر، ثم حصلت فرقة الدين

<sup>(</sup>۲) أخرجه النسائي في الكبرى (٣/ ٤٦٧)، وأحمد (٣/ ١٢٩)، وأبو يعلى (٦/ ٣٢١)، وابن أبي شيبة (٣/ ٣٢٨)، والطبراني في الأوسط (٦/ ٣٥٧)، وفي الكبير (٧٢٥)، والبيهقي في الكبرى (٣/ ١٢١) من حديث أنس ﷺ.

وأخرجه البخاري (٧١٣٩) من حديث معاوية ﴿ الله عَلَى: «سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَأَخْرَجُهُ اللهُ عَلَى وَجْهِهِ مَا أَقَامُوا يَقُولُ: ﴿ إِنَّا هَا لَهُ اللَّهُ فِي النَّارِ عَلَى وَجْهِهِ مَا أَقَامُوا اللَّهِنَ»، وبَوَّب عليه البخاري (بَابٌ: الأَمَرَاءُ مِنْ قُرَيْشٍ).

بعد نوازع فرقة الأبدان، فبدأت فرقة الأبدان في النفوس، ثم كان من نتائجها أن انحاز بعض الناس إلى من وجدوا فيهم من يسمع للأهواء، وألقوا فيهم الأهواء حتى حدثت بدعة الخوارج في عهد عثمان، وتجمعوا حتى قتلوا عثمان في باسم الدين، وباسم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والعياذ بالله.

ثم قال كله: "وَفِيهِ"، يعني: وفي الصحيح، "أَبِدَعْوَى الجَاهِليَّةِ وَأَنَا بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ"، يريد كله القصة التي حصلت بين غلام من المهاجرين وبين غلام من الأنصار؛ حيث اختلف الغلامان على شيء حتى اختصما وتشابكا، فأراد المهاجري أن ينتصر بالمهاجرين، وأراد الأنصاري أن ينتصر بالأنصار فقال الغلام المهاجري: يا للمهاجرين. ينتخي بهم ويندبهم ويدعوهم لنصرته، وقال الآخر: يا للأنصار. يدعوهم لنصرته ويندبهم لنصرته، فلما سمعها النبي على قال: "أَبِدَعْوَى الجَاهِليَّةِ وَأَنَا بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ؟" يعني: أبتسمية الجاهلية وأنا لا أزال حيا بين أظهركم؟ وهذا فيه التغليظ والإنكار الشديد على ذلك، وهذا يدل على أن الاسم إذا تُعصِّب له فإنه مذموم، حتى ولو كان الاسم اسماً شرعياً، فكيف بالأسماء المحدثة؟ كما سيأتي بيانه.

قَالَ أبو الْعَبَاسِ (۱)؛ وَكُلُّ مَا خَرَجَ عَنْ دَعُوةِ الْإِسْلَامِ وَالْقُرْآنِ؛ مِنْ نَسَبٍ أَوْ بَلَدٍ أَوْ جِنْسٍ أَوْ مَذْهَبٍ أَوْ طَرِيقَةٍ، فَهُوَ مِنْ عَزَاءِ الْجَاهِلِيَّةِ، بَلْ لَمَّا احْتَصَمَ رَجُلَانِ مِنْ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ فَقَالَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ فَقَالَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ فَقَالَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ قَالَ النَّبِيُ ﷺ الْمُهَاجِرِينَ وَقَالَ النَّبِيُ ﷺ الْمُهَاجِرِينَ وَقَالَ النَّبِيُ ﷺ وَأَنَا بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ ؟ ،، وَغَضِبَ لِذَلِكَ غَضَبًا شَدِيدًا (٢).

#### الـشـرح:

قال كَلَّهُ: (قَالَ أبو الْعَبَاسِ)، يعني به شيخ الإسلام تقي الدين أحمد ابن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحرَّاني كَلَّهُ من الأئمة الصالحين السابقين الذين نصروا الإسلام، بالرد على أهل البدع، وبنشر السنة، ولفت النظر إلى لزوم متابعة الدليل – عليه رحمة الله ورضوانه –.

وهذا الكلام من شيخ الإسلام ابن تيمية كله من نفيس كلام أهل العلم، الذين تفقهوا في النصوص، وعلموا مدارك السلف في فهم الأدلة، وعلموا حدود ما أنزل الله كل على رسوله كله أن العلم النافع زاد في العبد المؤمن زاده بصيرة في دينه وبصيرة فيما، حوله حتى لا يلتبس عليه الحق بالباطل، والله كل قال آمراً نبيه كله : ﴿ قُلْ هَذِهِ عَسَبِيلِ آدَعُوا إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ التَبَعَيِيّ اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ الله كا الله كا الله على إدراك تام وعلم التبعن على الدين وأمر الدعوة التي يدعو إليها، وكذلك من اتبعه في الدين كامل بأمر الدين وأمر الدعوة التي يدعو إليها، وكذلك من اتبعه في الدين

<sup>(</sup>۱) انظر: السياسة الشرعية (۱/ ۸۲)، ومجموع الفتاوي (۲۸/ ۳۲۸).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص٢٥٢).

وكان على هديه على بعيرة، وأهل البصيرة ناجون، وشيخ الإسلام ابن تيمية كغيره من الأئمة الأعلام الذين رفعوا راية السنة، ونصروا مذهب السلف الصالح نصيحة للأمة وطاعة لله على ولرسوله على هؤلاء لا يكتمون نصيحة للعباد، بل يؤدونها لهم، وقد لاقوا ما لاقوا في زمنهم من أنواع الابتلاء، لكن بقي كلامهم ينفع؛ لأنه من مشكاة الكتاب والسنة، وليس فيه خروج عن طريقة الجماعة الأولى وصراط السلف الصالح على الصالح

وهذا الكلام من الكلام الجزيل المفيد غاية الفائدة، قال: (وَكُلُّ مَا خَرَجَ عَنْ دَعْوَةِ الْإِسْلَامِ وَالْقُرْآنِ)، يعني: كل تسمية خرجت عما سمَّى الله ﷺ بها عباده في القرآن أو عن تسمية الإسلام، قال: (مِنْ نَسَبٍ أَوْ بَلَدٍ أَوْ جِنْسٍ أَوْ مَذْهَبٍ أَوْ طَرِيقَةٍ: فَهُوَ مِنْ عَزَاءِ الْجَاهِلِيَّةِ)، فكل تسمية حينئذ تكون من عزاء الجاهلية، ومن دعا بدعوى الجاهلية فإنه متوعد.

قال: «مِنْ نَسَبِ» كأن يُخرج عن اسم المسلمين واسم المؤمنين إلى اسم ينتسب إليه، إلى قبيلة فلانية من القبائل كقريش مثلاً، أو الأوس، أو الخزرج، أو تميم، أو سُبيع، أو أي قبيلة من القبائل الموجودة، فهذه كلها خارجة عن دعوى الإسلام، سيأتي تفصيل الكلام عما يجوز وما لا يجوز من ذلك.

فإذا نُحرج عن دعوى الإسلام إلى نسب يوالى ويُعادى فيه، وينصر صاحبه ولا ينصر الآخر، بل يُبغض لأجل النسب، ولا يُقام لاسم الإسلام ما يستحقه مما أمر الله على به، فإنه حينئذ من عزاء الجاهلية.

قال: (أَوْ بَلَدٍ)، يعنى: أن تكون النسبة إلى بلد من البلاد تُعَز، ويوالى

عليها ويعادى؛ كما ينسب مثلاً يقال: مصري، شامي، سُعودي، يماني، كويتي، مغربي إلى آخره، ويوالي ويعادي على هذه الأسماء، فإن هذا من عزاء الجاهلية.

قال: (أَوْ جِنْسٍ)؛ كأن يوالي على جنس العرب فقط، أو جنس البربر فقط، أو جنس البربر فقط، أو جنس من الأجناس الموجودة في الأرض فقط، ولا يقيم لاسم الإسلام ولا لدعوى الإسلام مقامها، فيوالي من والى هذا، ويعادي من عادى هذا، وهي القوميات التي انتشرت في الزمان الأخير، هذه كلها من عزاء الجاهلية.

قال: (أَوْ مَذْهَبِ)، هذا المذهب سواء أكان مذهباً عقدياً، أو مذهباً فقهياً، أو مذهباً فقهياً، أو مذهباً

المذهب العقدي مثل: المعتزلة، أو الخوارج، أو الإرجاء، ونحو ذلك من المذاهب العقدية التي جاءت تسميتها بعد مُضِي الجماعة الأولى.

والمذهب الفقهي مثل: حنبلي، شافعي، حنفي، مالكي، ظاهري إلى آخره.

أو كان مذهبا سلوكياً، أو صوفياً - كما يُسمى - ونحو ذلك، مثل: الطرق المختلفة في الصوفية التي تعزى كل فرقة إلى صاحبها: قادرية، نقشبندية، شاذلية إلى آخره.

فهذه كلها من النّسب التي هي من عزاء الجاهلية إذا تجاوزت التعريف إلى اعتقاد صحة ما عليه أهلها في كل شيء، كما سيأتي تفصيلها.

قال: (أَوْ مَذْهَبٍ أَوْ طَرِيقَةٍ: فَهُوَ مِنْ عَزَاءِ الْجَاهِلِيَّةِ)، مهما كانت، سواء

كانت طريقة صوفية، أو كانت طريقة دعوية، أو كانت حزبية، أو سياسية إلى آخره، فإن هذا كله كان عند أهل الجاهلية فجاء الله على بالإسلام وأبطل كل عزاء الجاهلية، إلا ما كان فيه اسم المسلمين والمؤمنين.

إذا تبين ذلك فإننا نقول: إن هذه التسميات الحادثة في هذه الأمة بأنواعها، سواء أكانت لنسب، أو قبيلة، أو بلد، أو جنس، أو مذهب، أو طريقة، فإن الأحوال فيها ثلاثة:

الحال الأولى: أن تكون ممدوحة.

والحال الثانية: أن تكون مذمومة.

والحال الثالثة: أن تكون مباحة.

أما الحال الأولى: وهي أن تكون ممدوحة، فهي إذا كانت التسميات مما تميز المسلمين بما نُصَّ في الكتاب والسنة على حسنه وعلى اعتباره، فالله على سمى المسلمين باسم الإسلام والإيمان.

وكذلك وصف المتقين مع أن فيها تزكية، ووصف بالأبرار مع أن فيها تزكية، ونحو ذلك، فهذه تسميات هي من قبيل الأوصاف لاسم المسلم واسم المؤمن، وكل مسلم لديه تقوى بحسبه، وكل مؤمن لديه تقوى وبر بحسبه.

وكذلك ما جاء بالوصف كلزوم السنة والجماعة، فاسم السنة واسم الجماعة هذه من الأسماء التي جاءت في الأحاديث وأصلها في القرآن، ولهذا يسمى خاصة أهل الإسلام أهل السنة والجماعة؛ لأنهم لزموا سنة النبي على ولزموا الجماعة، والنبي على هو الذي أذن بهذه التسمية بقوله في

حديث الافتراق لما قالوا: من هم؟ قال: «الْجَمَاعَةُ»، من هي؟ يعني الفرقة الناجية، فقال: «الْجَمَاعَةُ»، وفي ورواية أخرى قال: «مَنْ كَانَ عَلَى مَا أَنَا عَلِيهِ وَأَصْحَابِي»، وقال: «عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ» (٢)؛ ولذلك أئمة السلف وأهل الحديث أقاموا هذا الاسم مقام الأسماء المحدثة، فلما تفرقت الأسماء وتعددت رجعوا إلى الاسم الذي يميز أهل الإسلام المتمسكين بالأمر الأول عما عداهم؛ لأنهم بين أمرين:

\*إما أن يسلبوا اسم الإسلام عن أصحاب الأهواء المحدثة، وهذا ليس
 بصحيح لأنهم مسلمون.

\* وإما أن يصفوا من كان على الإسلام الأول باسم يُخَصُّون به ويكون منصوصاً عليه في الأدلة، فهذا يكون سائغا.

وهذا إجماع منهم على أن من كان على الأمر الأول فإنه يسمى مثلاً أهل السنة والجماعة، أو قد يقال: أهل الحديث؛ لأن السنة هي الحديث، أو يقال: مثلاً أهل الأثر، أو أتباع السلف ونحو ذلك، هذه كلها في معنى واحد؛ لأنها ترجع بالأمر إلى ما كانت عليه الجماعة الأولى التي نص النبي على أنها ناجية، فهذه تسمية ممدوحة.

الحال الثانية: الأسماء والدعاوى المذمومة، وهذه مما حدث في الأمة من الأهواء المختلفة التي اتخذت لنفسها اسماً يخالف الاسم الذي كان عليه الصحابة على الخوارج، والمرجئة، والمعتزلة وأشباه ذلك؛ لأنهم يدعون إلى ذلك ويرون أنهم على صواب فيه، وربما سموا أنفسهم

سبق تخریجه (ص٦٨).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص٦٤).

أهل السنة والجماعة بأحد الاعتبارات، فكل تسمية فيها إشارة لمذهب يشتمل على باطل في العقيدة أو باطل في السلوك فإن التسمية في نفسها مذمومة، ولو لم يقترن بها شيء آخر، فكيف إذا اقترن بها التعصب؟ أو اقترنت بها بدع أخرى أو أهواء أخر؟ لهذا فإن الأصل إلا يخرج عن دعوى الإسلام؛ كما قال شيخ الإسلام هنا: (وَكُلُّ مَا خَرَجَ عَنْ دَعْوَةِ الْإِسْلامِ وَالْقُرْآنِ: مِنْ نَسَبِ أَوْ بَلَدٍ أَوْ جِنْسٍ أَوْ مَذْهَبٍ أَوْ طَرِيقَةٍ: فَهُوَ مِنْ عَزَاءِ الْجَاهِلِيَّةِ)، إلا ما أُذن به مما ذكرت أو سنذكر.

فإذًا هذه التسميات كلها باطلة وتكون من عزاء الجاهلية؛ لأنها تفرِّق، مثل: الطرق الصوفية المختلفة الأسماء، ويدخل فيها أيضاً الأسماء المحدثة للجماعات الإسلامية بأنواعها، التي جعلت لها اسما يصدق عليه أنه اسم لحزب يميز هذا الحزب عن غيره، كحزب التحرير مثلاً، وكحزب الإخوان المسلمين، وكجماعات أخر تظهر في بلد دون بلد، فهذه تسميات محدثة وهي مذمومة؛ لأن الاسم في نفسه مشتمل على دعوى تفرِّق المسلمين، وتنصر من كان في هذا الحزب دون غيره.

ولهذا نقول إن هذه الأسماء المحدثة: الجماعات الإسلامية مثلاً، والأحزاب، على نوعين:

- \* منها ما هو للتعريف.
- \* ومنها ما هو للتنظيم.

فما كان منها للتعريف فالأصل في باب التعريف في الأسماء أنه واسع، مثل ما سيأتي تفصيله في الأسماء المباحة - إن شاء الله تعالى-.

وأما ما كان من قبيل التنظيم، وأن يوالي فيه ويعادي، ويُتعصب له دون

غيره، ويُنصر صاحبه دون غيره، فهذا لاشك أنه من عزاء الجاهلية، وأعظم منه انتصار المهاجري، يعني أعظم مما رغبوا فيه انتصار المهاجري باسم شرعي وهو «المهاجرون»، وانتصار الأنصاري لاسم شرعي وهو «الأنصار» ومع ذلك لما انتصر لاسم ولأهله دون غيرهم صار من دعوى الجاهلية بنص كلام النبي عليه الله .

فإذا كان الأمر في الأسماء المحدثة وانتُصر لها ودُوفع عنها دون غيرها ؟ بل ربما حُورب غير من كان معهم من المسلمين مع أنهم على طاعة وعلى خير، فإن هذا يدخل في دعوى الجاهلية وعزاء الجاهلية من باب أولى.

والمتأمل اليوم ينظر إلى أن واقع الجماعات الإسلامية بعامة في الأسماء أنَّ هذه التسميات لو كانت للتعريف فقط لكان الأمر أسهل، لكنها ليست للتعريف، بل هي للدلالة على الحزب أو على التنظيم، ولكي يتعارف أصحابها فيما بينهم، فتجد أن المسلم مثلا يذهب اليوم إلى بلد من البلاد فتجد أن أصحاب الحزب المعين يسألون هذا من أي فئة أو أي جهة. . . إلى آخره، فإذا كان أثني عليه أنه كان من هذه الجماعة، أو من أهل الحزب، أو أنه متعاطف معهم تبنوه، وإذا لم يكن بذاك – وإن كان عالما جليلاً وليس من تلك الفئة -، فإنهم يرفضونه ويتواصون برفضه، مع أنه قد يكون عنده علم كبير بكلام الله عن وكلام رسوله على فإذا جاءت مشكلة أو جاءت منافسة على شيء فإنهم يجتمعون على ذلك الاسم ويتعصبون له دون غيره.

والذي نظر فيما أحدثته الحزبيات والأسماء في أقرب شيء إلينا - وهو ما حصل في أفغانستان في العشرين سنة الماضية - وجد ذلك ماثلاً في أن وجود الأحزاب والأسماء فيه لم تكن للتعريف، وإنما كانت للاجتماع عليها والتعصب لها دون غيرها، فلما خرج العدو ونصر الله عبادَه ظهرت المفاسدُ الأخرى للتعصب المذموم للحزبيات هذه فأوقَعت المسلمين فيما بينهم.

وهذا كله يدل على أن كل مخلص لله على ولرسوله على وكل مخلص لدين الإسلام، وكل راغب في رفع راية الإسلام، يجب إلا يُتعصب لاسم دون اسم الإسلام، بل يكون التعامل مع المسلمين على اسم الإسلام ما داموا على التوحيد، ولم يكونوا من أهل الشرك الأكبر، فإذا كان كذلك قرئبت.

ومن المتقرر عند أهل السنة والجماعة أن كل مسلم يوالى بحسب ما عنده من الإسلام، وبحسب ما عنده من الإيمان، فو لاية المسلم للمسلم تتبعض بقدر ما عنده من تحقيق الإسلام وتحقيق الإيمان، وهذا هو نظر السلف في الشرع فيما تعاملوا به مع الناس، أما الولاء والبراء، والحب والبغض، والمكايد، ونحو ذلك مما يحصل، فهذا كله من فعل الجاهلية، وأثر من آثار التسميات التي لا يقرها أهل الحق البتة.

فإذًا نصل من ذلك إلى أنَّ الأسماء المذمومة هذه في الجماعات أو في غيرها يجب على كل مخلص أن يسعى إلى إلا تبقى في الناس، بل أن يبقى المؤمنون إخوة يبحثون عن الحق في كتاب الله عن، وفي سنة رسوله على وفي هدي السلف الصالح، ولو زالت هذه الشعارات وهذه الأسماء لزالت الشحناء من النفوس، ولاجتمع هذا الكم من المؤمنين على كلمة سواء، وجاهدوا في الله حق جهاده، ولحصل أشياء يمنّ الله عن بها إذا اجتمع العباد على كلمته.

أما إذا رضينا بعزاء الجاهلية، وبهذا الموجود، فالله المستعان، وأنتم تنظرون هذا، وقل من يتخلص منه، وواجب على العبد أن يكون الأمر بينه وبين ربه على، وأن يُخلص نفسه من الهوى، وأن ينظر لكل مؤمن بميزان اسم الإسلام والإيمان، وأن يكون ميزانه هو ميزان أهل السنة والجماعة في ذلك، وألا يكون الميزان ميزان أحزاب أو ميزان تنظيمات، أو أن هذا من هؤلاء أو ليس منهم، ونحو ذلك من الأسماء.

كذلك مما يجب على عباد الله المؤمنين، إلا يُحدثوا أسماء تزيد من الافتراق، وهذا حصل ويحصل في كل زمن من أنه إذا تباغضت فئتان لمز هؤلاء باسم، والآخرون سموا أولئك باسم، فنشأت فرق جديدة، أو نشأت جماعات، أو نشأت مذاهب أو أفكار جديدة زادت من فرقة المسلمين، ومن قواعد أهل السنة والجماعة: أنَّ البدعة لا ترد ببدعة، والغلط لا يرد بغلط، بل يُصبر، حتى الإنسان إذا أعتُدي عليه ونيل منه يصبر ويحتسب عند الله علن، ولا يقابل الباطل بباطل، أو يقابل التسمية بتسمية، أو يقابل البدعة ببدعة؛ لأن هذا يفرق أكثر وأكثر ولا تجمع النفوس، وقد جُرِّب ذلك ووجد أن انتصار الناس للأسماء أعظم من انتصارهم للحق، وقَلَّ من ينتصر للحق المجرد، ولكنه إذا جاء الاسم فإنه يتحرك أكثر وأكثر، وجُرِّبَ هذا في أنه يُذكر اسم أحد من المعظمين عند أي فئة من الفئات، يُذكر بشيء مما قد لا يليق أن يذكر به، لكن -يعني من باب المثال- فستجد أنه يتعصب له وينتصر له أعظم مما لو خولفت مسألة شرعية ، أو وقع الناس في منكر أو في باطل، وهذا من استيلاء عزاء الجاهلية على النفوس، وهذا كثير في كل بلاد المسلمين بلا استثناء، والله المستعان. والآن الناس في سعة، لكن لا ندري ما المستقبل، وربما تحول التراشق بالكلام إلى تراجُم بغيره؛ كما حدث في بعض البلاد.

لهذا أُوصي طلاب العلم على أن يجمعوا الناس على تقوى الله هن وعلى لزوم الكتاب والسنة وطريقة السلف الصالح، وأنَّ إلزام الناس أو دعوتهم إلى الكتاب والسنة وطريقة السلف الصالح يجب أن تكون متخلصة من التنابز بالألقاب ومن القدح، ومما يجعل النفوس تثور فيها ثوائر الجاهلية، ويثور فيها الغضب الباطل وحمية الجاهلية بعد أن أذهب الله عنا ذلك، وإذا رضينا بما نحن عليه فإننا نرضى بغير الحق، وواجب أن يُبرئ الإنسان ذمته تجاه ذلك، وألا يخوض فيما لايحب الله ولايرضى.

النوع الثالث: التسميات المباحة، هي كل اسم أُحدث وكان للتعريف، وليس للموالاة والمعاداة فيه أو للتعصب عليه، وأصل الإباحة في ذلك من

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الله بن الإمام أحمد في زوائد المسند (٤/ ٢٧٨)، والشهاب القضاعي في مسنده (١/ ٤٣)، وابن أبي عاصم في السنة (١/ ٤٤) ح ٩٣، ورواه ابن أبي الدنيا في كتابه الشكر (ص٢٥)، من حديث النعمان بن بشير ﷺ. وقال المنذري: (إسناده لابأس به). انظر: صحيح الترغيب والترهيب (١/ ٥٧٣).

الله على سمى المهاجرين مهاجرين وصار هذا الاسم باقيا عليهم، وسمَّى الأنصار كذلك، والنبي عليه نادى قريشاً باسمها، ونادى القبائل باسمها، بل جعل في الحروب كل قبيلة لها جناح من الجيش ليكون ذلك أدعى باجتهادهم وجهادهم لأعداء الله على الله الم

وهذا كله للتعريف، فإذا كانت الأسماء للتعريف فلا حرج في التعريف، سواء كانت النسبة هذه أو الأسماء لنسب القبائل أو لأسماء القبائل، وقد قال الله على: ﴿ وَجَعَلْنَكُو مُنْعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواً ﴾ [الحجرات: ١٣]، فالتعريف لا بأس به بأي صفة كانت.

وكذلك إذا كانت النسبة لمذهب من المذاهب مما لا يشتمل في نفسه على باطل؛ يعني أن يكون مؤسَّسا على باطل، كالنسبة مثلا للمذهب الحنبلي، والنسبة للمذهب الشافعي، مذهب المالكية، مذهب الحنفية، مذهب الظاهرية ونحو ذلك، فهذه مذاهب للتعريف.

كذلك ما نسب إلى مكان معين، قال هذا فلان كذا بالنسبة إلى بلد أو إقليم أو نحو ذلك أو جنس، هذا للتعريف الأمر فيه واسع.

كذلك الطرق المختلفة والجمعيات أو الجماعات إذا كانت للتعريف فلا بأس بذلك.

ومثال ذلك: جماعات تحفيظ القرآن الكريم في هذه البلاد المباركة، موجودة باسم الجماعة ولا تشتمل على موالاة لمن فيها ومعاداة على من ليس فيها؛ وذلك أن الاسم للتعريف ليس إلا، ولتنظيم العمل، وهذا أمر سائغ؛ لأن الله على أذن بالأسماء خلاف اسم المسلمين والمؤمنين.

وهذه الأسماء في نفسها إذا تحوّلت إلى تعصب وموالاة ومعاداة، فإنه يجب إبطال هذا التعصب وهذه الموالاة والرجوع إلى الأصل في ذلك.

فإذا أتى - مثلاً - أتباع المذهب الشافعي وأتباع المذهب المالكي وتعصبوا لأنفسهم ضد مذهب آخر لينتصروا لمذهبهم، كان هذا من عزاء الجاهلية.

وكذلك إذا أراد أهل قبيلة ما أن ينتصروا لقبيلتهم ضد قبيلة أخرى وكان هذا بمجرد الاسم كان هذا من عزاء الجاهلية.

كذلك كل ما يتصل بهذه الأسماء المباحة لو أرادوا أن ينتصروا للاسم، وأن يوالوا ويعادوا عليه، وأن يُضعفوا اسم الإسلام أو أثر الإسلام والإيمان، هذا كله من آثار الجاهلية في ذلك.

لعل فيما ذكرنا إشارات إلى أصول هذه المسائل، وقد بيَّن هذه الأصول شيخ الإسلام ابن تيمية، وبينها غيره أيضا، ويمكن أن يُراجع مثلاً: (كتاب اقتضاء الصراط المستقيم)، أو نحوه من الكتب التي فيها مخالفة أهل الجاهلية ومخالفة أهل الجحيم.

### بَابُ وُجُوبِ الْدُخُولِ فِي الْإِسْلَامِ كُلِّهِ وِتَرْكِ مَا سِوَاهُ

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱدْخُلُوا فِي ٱلسِّلْمِ كَآفَةً ﴾ [البقرة: ٢٠٨]. وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْ الَّذِينَ فَرَقُوا لِهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُوا النَّامَ وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُوا النَّامَ وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُوا النَّامَ وَكَانُوا شِيعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ [الانعام: ١٥٩].

قَالَ ابْنُ عَبَاسٍ ﴿ فَي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهُ ﴾ [آل عبران: ١٠٦] «تَبْيَضٌ وُجُوهُ أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْائْتِلَافِ، وَتَسْوَدُّ وُجُوهُ أَهْلِ الْبِدْعِ وَالْاخْتِلَافِ» (١).

### الـشـرح:

قال المؤلف عَلَهُ: (بَابُ وُجُوبِ الْدُخُولِ فِي الْإِسْلَامِ كُلِّهِ وِتَرْكِ مَا سِوَاهُ)، يعني: يجب على أهل الإسلام أن يدخلوا فيه كله ويقبلوه جميعاً، ولا يفرقوا في الطاعة بين أمرٍ وأمر أو حكم وحكم، سواءً الأحكام الغيبية أو العلمية.

فيجب أن يُقبل ما جاء به النبي ﷺ كافة، وكل ما هو عدا الإسلام يجب تركه، فيُترك ما كان عليه أهل الملل، سواءً الملل المنسوخة أو الملل

 <sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٧٢٩)، والخطيب في تاريخ بغداد (٧/ ٣٧٩)،
 واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (١/ ٧٧).

وانظر: تفسير البغوي (١/ ٣٣٩)، وتفسير القرطبي (٤/ ١٦٧٩)، وتفسير ابن كثير (١/ ٣٩١)، والدر المنثور للسيوطي (٢/ ٢٩١).

ثم قال كَلَهُ: ﴿ وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَدْخُلُوا فِي السِّلْمِ هو كَافَّةَ ﴾ ، والسِّلْمُ: هو الإسلام، والعرب تعرف ذلك، فإن السّلم هو الاستسلام، وهذا بخلاف السّلم الذي هو الموادعة والمهادنة، ويكون بكسرِ السين في بعض اللغاتِ. وقال أهلُ العلمِ وعامةُ المفسرين من الصَّحابة وغيرهم (١): السّلم هو الإسلام. وقيل: السّلمُ هو الطاعة، أي: طاعة الله ورسوله.

وهل النِّداء في الآية لأهلِ الإسلام، أو للذين آمنوا من أهلِ الكتاب؟ الأرجح: الأول.

وقوله: ﴿ كَأَفَ لَهُ ﴾ ، قيل: أنه حال من الداخلين ، والأظهر أنه حال من السِّلمَ ، أي: في الإسلام بأجمعه .

قال ابنُ الجوزي في (زاد المسير)(٢): «هذا خطاب للمسلمين أن يتبعوا جميع شرائع الإسلام»، ويشمل أن يكون خطاباً لتثبيت من فعلوا ذلك علي

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الطبري (٢/ ٣٢٤. ٣٢٤)، وزاد المسير لابن الجوزي (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: زاد المسير (۱/ ۲۲٤، ۲۲٥).

التَّمام علي قدر استطاعتهم، وهذه قاعدة مهمة في فهم القرآن: أن الأمر إذا توجَّه من اللهِ أو رسوله عَلَيْ إلي من لم يحصله فالمقصود المطالبة بتحصيلهِ، وإذا تَوجَّه الأمر إلي من حصله ولكن حصّله ناقصاً فالمقصود الأمر والمطالبة بالتَّمام، وإذا توجَّه الأمر إلي من حصّله تامّاً علي قدر الاستطاعة فالمقصود المطالبة بالتَّبات؛ كما قال عَنْ : ﴿ يَا اللهِ مَا اللهِ اللهِ اللهِ النَّبات؛ كما قال الله الأحزاب: ١]، وهو أتقي النَّاس. ودلالة آية الباب على الترجمة واضحة.

قال بعدها: «وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَآ أُنِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنِلَ مِن قَبْلِكَ ﴾ » هذا دليل علي قوله في الترجمة: (وِتَرْكِ مَا سِوَاهُ)، وأصل الإيمان: الكفر بالطاغوت، وهؤلاء يحكمون بحكم الطاغوت مختارين، فمن رضي أن يكون غير شرع الله حكماً عليه دلَّ ذلك علي نفي إيمانه أصلاً، أو نفي أكثره بحسب الحال.

وقوله: ﴿ يَزْعُمُونَ ﴾ ، الزَّعم يكون في الدعوى الكاذبة ، ويكون في الدَّعوي الكاذبة ، ويكون في الدَّعوي المُنَزَّلَة منْزِلة الكاذبة ، ويكون الزَّعم بمعني القول المجرد ؛ كما في حديث الأعرابي الذي قال للنبي ﷺ : «يَا مُحَمَّدُ ، أَتَانَا رَسُولُكَ ، فَزَعَمَ لَنَا أَنَّكَ تَزْعُمُ أَنَّ اللهَ أَرْسَلَكَ » (١) ، أي : قال : إنك تقول .

وفي آية الباب النهي عن مشابهة فعل هؤلاء الذين يريدون أن يتحاكموا إلي الطاغوت، وقد أُمروا أن يكفروا به والتوجه إلى غير الكتاب والسنة؛ ففيه دلالة على وجوب ترك ما سواه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٢) من حديث أنس فيهد.

وقال: «وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءً﴾ من المفسرين من حملها على أهلِ الكتابِ(١): اليهود والنصارى، أي: أنت بريء منهم، وهم بريئون منك، ومن المفسرين من قال: هم أهل الأهواء والبدع من هذه الأُمة، وفيه حديث إن صحَّ عن عائشة عَنِي عن النَّبِيِّ عَنِي النَّبِيِّ عَنِي الْمُهُمُ أَهْلُ الْأَهْوَاءِ وَالْبَدَع (٢).

وورد عن بعض المفسرين أنهم الخوارج، قال ابن كثير (٣): الظاهر أنها تشمل الجميع. وهذا صحيح؛ لأن الآية إذا كانت عامة فإنها تشمل كل ما يدخل في معناها إلا بمخصص.

وقرأ حمزة والكسائي: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَارَقُوا دِينَهُمْ ﴿ أَنَّ وَكَذَلَكَ قُولُه : ﴿ وَكَذَلَكُ قُولُه : ﴿ وَكَانُوا شِيَعاً ﴾ [الروم: ٣١]، وهي قراءة سبعية متواترة صحيحة، ومعناها ظاهر، فأهل الأهواء فارقوا دينهم لما أحدثوا البدع،

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الطبري (٨/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥/ ١٤٣٠)، والطبراني في الصغير (١/ ٣٣٨)، وأبو نعيم في الحلية (١/ ١٣٨)، والبيهقي في شعب الإيمان (٥/ ٤٤٩) من حديث عمر رفي .

قال الهيثمي في مجمع الزوائد (١/ ١٨٨): (وفيه بقية ومجالد بن سعيد، وكلاهما ضعيف).

وأخرجه الطبراني في الأوسط (٢٠٧/١) من حديث أبي هريرة ﷺ، وقال: (لم يرو هذا الحديث عن سفيان إلا موسى تفرد به معلل). انظر: العلل للدارقطني (٨/ ٣٢١)، والعلل المتناهية لابن الجوزي (١/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير ابن کثير (١٩٧/٢).

 <sup>(</sup>٤) انظر: تفسير الطبري (٨/ ١٠٤)، زاد المسير (٣/ ١٥٨)، وحجة القراءات لابن زنجلة
 (ص٨٧٧).

(۱) الجهم بن صفوان أبو محرز الراسبي، مولاهم السمرقندي، الضال المبتدع رأس الجهمية هلك في زمان صغار التابعين، وقد زرع شرًا عظيمًا، رأس في التعطيل، وافق المعتزلة في نفي الصفات الأزلية وزاد عليهم بأشياء، وزعم أن القرآن مخلوق، وذهب إلى القول بأن العبد لا قدرة له أصلاً، بل فعله كحركة المرتعش أو كالريشة في مهب الريح، أو بمنزلة حركة أغصان الشجر، فالعبد عندهم مجبور على فعله، وأن الجنة والنار تفنيان بعد دخول أهلهما حتى لا يبقى موجود سوى الله تعالى، قتله سَلْم بن أحوز سنة ثمان وعشرين ومائة. انظر: الملل والنحل للشهرستاني (١/ ٨٦)، والفرق بين الفرق (ص ١٩٩)، وميزان الاعتدال للذهبي (٢/ ١٥٩)، والتعريفات للجرجاني (ص ١٩٩)، وفتح الباري (٣٤/ ٣٤٥)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (ص ٥٩٠).

(٢) السُّمَنِيَّةُ بضم السين وفتح الميم نسبة إلى سومنات قرية بالهند، وهي فرقة من عبدة الأصنام تقول بقدم العالم، وإبطال النظر والاستدلال، وزعموا أنه لا معلوم إلا من جهة الحواس الخمس، وأنكر أكثرهم المعاد والبعث بعد الموت، وقال فريق منهم بتناسخ الأرواح في الصور المختلفة. انظر: الفرق بين الفرق (ص٢٥٣)، ولسان العرب (٢١/ ٢٢٠)، ومختار الصحاح (ص٢٣٢)، والمصباح المنير (١/ ٢٩٠)، والتعاريف للمناوي (ص٤١٥).

قال ابن أبي العز في شرح الطحاوية (ص٥٩١): (وكان جهم بخراسان فأظهر مقالته هناك، وتبعه عليها ناس بعد أن ترك الصلاة أربعين يوماً شكاً في ربه، وكان ذلك لمناظرته قوماً من المشركين يقال لهم: السمنية، من فلاسفة الهند الذين ينكرون من العلم ما سوى الحسيات . .).

انظر تفصيل ذلك في: كتاب الرد على الزنادقة والجهمية للإمام أحمد (ص١٩ - ٢١) =

ومعبد الجهني (١) أخذ مسألة القدر عن سنسويه أو سوسن وهو يهودي (٢)، وقد حذر الله من اتباع سبيلهم.

قال كَلَلهُ بعدها: (قَالَ ابْنُ عَبَاسِ ﴿ فَيَا لَهُ مَالَى : ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وَجُوهُ وَ اللهُ تَعَالَى : ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وَجُوهُ وَ اللهُ السَّنَّةِ وَالْالْتِلَافِ، وَتَسْوَدُ وَتَسْوَدُ وَجُوهُ أَهْلِ السَّنَّةِ وَالْالْتِلَافِ، وَتَسْوَدُ وَجَوهُ أَهْلِ السَّنَّةِ وَالْالْتِلَافِ، وَتَسْوَدُ وَجُوهُ أَهْلِ الْبِدْعِ وَالْاخْتِلَافِ، معناه: أن جزاء من فرقوا الدين وفارقوه وُجُوهُ أَهْلِ الْبِدْعِ وَالْاخْتِلَافِ، معناه: أن جزاء من فرقوا الدين وفارقوه تسود وجوههم، والذين دخلوا في الإسلام كله تبيض وجوههم.

#### 

والنهاية (٩/ ٣٤)، وشذرات الذهب (١/ ٨٨).

واعتقاد أهل السنة للالكائي (٣/ ٣٨٠، ٣٨١)، واجتماع الجيوش الإسلامية (ص١٢٨)
 - ١٣٠)، ومجموع الفتاوى (٤/ ٢١٧ – ٢١٩).

<sup>(</sup>۱) هو معبد بن عبد الله بن عويمر، ويُقال: معبد بن خالد، ويُقال: معبد بن عبد الله بن عكيم، وهو أول من تكلم في القدر، ويقال: إنه أخذ ذلك عن رجل من النصارى من أهل العراق يُقال له: سوسن، وأخذ غيلان القدر من معبد، وقد كانت لمعبد عبادة وفيه زهادة، قال الحسن البصري: (إياكم ومعبدًا فإنه ضال مضل) ا.ه.، وكان ممن خرج مع ابن الأشعث فعاقبه الحجاج عقوبة عظيمة بأنواع العذاب ثم قتله، وقال سعيد بن عفير: (بل صلبه عبد الملك بن مروان في سنة ثمانين بدمشق ثم قتله) ا.ه. انظر: تاريخ دمشق (٥٩/ ٣١٢)، وتاريخ بغداد (٠١/ ٣)، والعبر (١/ ٩٢)، والبداية

<sup>(</sup>٢) انظر: القدر لأبي بكر الفريابي (ص٢٦٢)، حيث نسبه فقال: (أول من تكلم في القدر سنسويه بن يونس الأسواري، وكان حقيراً صغير الشأن).

وشرح اعتقاد أهل السنة والجماعة للإمام اللالكائي (٧٤٩/٤)، وفيه: قال ابن عون: (أدركت الناس وما يتكلمون إلا في علي وعثمان، حتى نشأ هاهنا حقير يقال له: سنسويه البقال، فكان أول من تكلم في القدر).

وعَنْ عبد اللهِ بْنِ عَمْرٍ وَ عَنَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنَّ «لَيَأْتِيَنَّ عَلَى أُمَّتِي مَا أَتَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ حَذْوَ النَّعْلِ بِالنَّعْلِ حَتَّى إِنْ كَانَ مِنْهُمْ مَنْ أَتَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ حَذُو النَّعْلِ بِالنَّعْلِ حَتَّى إِنْ كَانَ مِنْهُمْ مَنْ أَتَى أُمَّهُ عَلانِيَةً لكَانَ فِي أُمَّتِي مَنْ يَصْنَعُ ذَلِكَ، وَإِنَّ بَنِي إِسْرَائِيل تَفَرَّقَتْ عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ مِلَّةً، وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي وَلَنَّ بَنِي إِسْرَائِيل تَفَرَّقَتُ عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ مِلَّةً، وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلاثٍ وَسَبْعِينَ مِلَّةً وَاحِدَةً، قَالُوا: وَمَنْ عَلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ مِلَّةً وَاحِدَةً، قَالُوا: وَمَنْ هِيَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي» (١).

وَلْيَتَأَمَلُ الْمُؤْمِنُ الَّذِي يَرْجُو لِقَاءَ اللهِ، كَلَامَ الصَّادِقِ الْمَصْدُوقِ فِي هَذَا الْمَقَامِ خُصُوصًا قَوْلُهُ: «مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي»، يَا لَهَا مِنْ مَوْعِظَةٍ لَوْ وَافَقَتْ مِنْ الْقُلُوبِ حَيَاةً! رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ.

وَرَوَاهُ أَيْضًا مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَصَحَّحَهُ، وَلَكِنْ لَيْسَ فِيهِ ذِكُرُ الْنَّارِ، وَهُوَ فِي حَدِيثِ مُعَاوِيةَ عِنْدَ أَحَمَدَ وَأَبِي دَاوُدَ، وَفِيهِ: ﴿ الْنَّادُ سَيَخْرُجُ فِي أُمَّتِي أَقْوَامٌ تَجَارَى بِهِمْ تِلكَ الأَهْوَاءُ كَمَا يَتَجَارَى الْكَالُهُوَاءُ كَمَا يَتَجَارَى الْكَالُهُ الْأَهْوَاءُ كَمَا يَتَجَارَى الْكَالُهُ الْأَهْوَاءُ كَمَا يَتَجَارَى الْكَلَبُ بِصَاحِبِهِ لَا يَبْقَى مِنْهُ عِرْقٌ ولا مَفْصِلٌ إلا دَخَلَهُ (٢).

وَتَقَدَمَ قَوْلُهُ: «وَمُبْتَغِ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةَ الْجَاهِليَّةِ» (٣٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٦٤١) وقال: (هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه)، وأخرجه الحاكم في المستدرك (۲۱۸/۱)، كلاهما من حديث عبد الله بن عمرو ، وأخرجه الطبراني في الأوسط (٥/ ١٣٧)، والصغير (٢/ ٢٩) من حديث أنس في وروي نحوه من حديث أبي هريرة، وسعد بن أبي وقاص، ومعاوية، وعمرو بن عوف المزني، وعوف بن مالك، وأبي أمامة، وجابر بن عبد الله، أجمعين. انظر: تخريج الأحاديث والآثار للزيلعي (١/ ٤٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٥٩٧)، وأحمد (٤/ ١٠٢) من حديث معاوية بن أبي سفيان ﷺ.

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه (ص۱۰۸).

## الـشــرح:

حديثُ الافتراقِ رواه جمعٌ من الصحابةِ ﴿ عبد الله بن عمرو، وأبو هريرة، ومعاوية ﴿ أَنَّ اللهُ عَلَمُ اللهُ الحديث خبر، لكنه متضمن للنهي الشديد؛ لأن الأمم تلك قد لُعنت، ففيه النهي والأمر بالبعد عن الملل.

واليهود كان دينهم واحداً، وكذلك النصاري، ثم حدث الافتراق، وكذلك هذه الأمة افترقت، وفرقة منها ناجية، قال النَّبي ﷺ: «كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إلا مِلةً وَاحِدَةً»، قالوا: مَن هم؟ قال: «مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي».

فيالها من موعظة ما أبلغها، ولو كان في القلوب حياة لكانت تسعى إلى الجنة والبعد عن النار، ومن أراد أن يبتعد عن النار فليتشبث بما كان عليه النبي عليه وأصحابه والدين الذي كان عليه النبي عليه وأصحابه واضح.

فالخوارج يقولون: نحن لسنا على ما كان عليه الصحابة على الم

وكذلك المرجئة يقولون: نحن نتكلم في شيء سكتوا عنه.

وكذلك القدرية والمعطلة معترفون أنهم ليسوا علي ملة الصحابة والمعطلة معترفون أنهم ليسوا علي ملة الصحابة؟ أو دل وتأمل هذا في جميع المسائل هل كان عليها النبي عليه والصحابة والمدونة والصحابة والمدونة والمد

<sup>(</sup>١) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم (١/٣٣)، ومنهاج السنة النبوية (٣/ ٤٦٧).

وقوله في زيادة أبي داود عن معاوية: «أَنَّهُ سَيَخْرُجُ فِي أُمَّتِي أَقْوَامٌ تَجَارَى بِهِم الأَهْوَاءُ كَمَا يَتَجَارَى الكَلَبُ بِصَاحِبِهِ لَا يَبْقَى مِنْهُ عِرْقٌ وَلَا مَفْصِلٌ إِلَّا دَخَلَهُ» هذا من الأمور الغيبية التي حصلت، وفيه تحذير، وقد ذكره بعد ذكر الافتراق.

فقال أهل العلم: يفهم علي معنيين:

الأول: أنه عام في أهل البدع، تتجاري بهم الأهواء مثلُ الكَلَبِ الذي يَدْخُلُ الجسمَ كُلَّه - وهو مَرَضٌ في الكَلْبِ - فإن عَضَّ آدمياً أُصيب به، فهو عام في أهل البدع، واحتجوا بحديث احتجاز التوبة عن كل صاحب بدعة، فلا يحصل لهم التوفيق إلى التوبة.

الثاني: أن المشاهد أن من أهل البدع من رجع وتاب من بدعته؛ كالخوارج الذين ناظرهم ابن عباس رفي الله فقد رجعت طائفة كثيرة منهم، قيل: الثلث، وقيل: النصف، وكالواثق الذي كان ينصر أهل البدع، ثم تاب، وكذلك غيرهم.

قال الشاطبي (١): الأظهر أن قوله: «سَيَخْرُجُ فِي أُمَّتِي أَقْوَامٌ» بعد ذكر الفرق أنه كالتخصيص بأنه سيكون منهم أقوام، وهؤلاء هم الذين احتجز الله عنهم التوبة؛ كما قال النبي ﷺ فيما صح عنه: «إِنَّ اللَّه حَجَزَ – أَوْ قَالَ: حَجَبَ – التَّوْبَةَ عَنْ كُلِّ صَاحِبِ بِدْعَةٍ» (٢)، قال الشاطبي عَلَيْهُ: فكيف يميز

انظر: الاعتصام (٢/ ٢٦٧ - ٢٨٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبراني في الأوسط (٤/ ٢٨١)، وابن أبي عاصم في السنة (٢١١)، وابني في والبيهقي في شعب الإيمان (٧/ ٥٩) من حديث أنس بن مالك رهيه. قال الهيثمي في مجمع الزوائد (١٠/ ١٨٩): (ورجاله رجال الصحيح غير هارون بن موسى الفروي وهو ثقة). وقال المنذري في الترغيب والترهيب (١/ ٤٥): (إسناده حسن).

هؤلاء؟ ثم ذكر بعض الخصائص، فمنها:

- \* الظهور والمقاتلة لمن سواهم.
  - \* والنكاية بأهل السُّنَّةِ.

أما المستخفون فلا يصلح أن يُوصفوا بأن الكلب يتجاري بهم.

وقوله: «كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إلا وَاحِدَةً»، ليس معناه هي كافرة؛ كمن قال عنها: إنها فرق نارية، لكنهم لم يدخلوا في الإسلام كله سواءً في الأحكام أو العقائد، فقد فرَّقوا دينهم، أما الفرق الكافرة فهي خارجة عن الثلاث والسبعين.

وَالْإِمَامُ عبد اللَّهِ بْنُ الْمُبَارَكِ: (لَمَّا سُئِلَ عَنِ الْاثْنَتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، أَجَابَ بِأَنَّ أُصُولَهَا أَرْبَعَةُ: الشِّيعَةُ، وَالْخَوَارِجُ، وَالْمُرْجِئَةُ، وَالْقَدَرِيَّةُ. فَقِيلَ لَهُ فَالْجَهْمِيَّةُ؟ فَقَالَ: لَيْسَتِ الْجَهْمِيَّةُ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ ﷺ. وَكَانَ يَقُولُ: إِنَّا لَنَحْكِي فَالْجَهْمِيَّةُ؟ فَقَالَ: لَيْسَتِ الْجَهْمِيَّةُ مِنْ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ ﷺ. وَكَانَ يَقُولُ: إِنَّا لَنَحْكِي قَوْلَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى، ولا نَسْتَطِيعُ أَنْ نَحْكِي كَلامَ الْجَهْمِيَّةِ) (١٠).

فيجب أن نحذر من أخذما سوى هذا الدين ولنتبعه كما قال على: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ وَلَنْتَبَعُهُ عَالَمُهُمُا وَيُسَالِمُ كَالَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّلْمُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وهذا الكتاب (فضل الإسلام) كتاب عملي يحتاجه طالب العلم في مواجهة أهل البدع، وفي بيان الحق، فألفه المؤلف للحاجة إليه، فالخرافيون والقبوريون خاصة، وأهل البدع عامة، إن قلت لهم: هل كان النبي علي ما أنتم عليه من بناء القباب علي القبور وتعظيمها، ومن

<sup>(</sup>۱) انظر: اجتماع الجيوش الإسلامية (۱/۷۱)، والصواعق المرسلة (٤/ ١٣٩٨)، والتمهيد لابن عبد البر (٧/ ١٤٣)، وسير أعلام النبلاء (٨/ ٤٠١).

الاستشفاع بالموتي والاعتقاد فيهم؟ فسيقولون: لا، وكذلك القدرية والجبرية وأهل البدع كلها، فتمسك بهذا الحديث وسل المبتدع هذا السؤال ثم قل: إلا يسعنا ما وسعهم؟ إلا نرضي بما رضوا به؟ إلا يكفينا ما كفيهم؟ فهذه مسألة مفيدة في المجادلة بالتي هي أحسن.

وفرق الشيعة قدانتهي وجودهم، والموجودون الآن يقال لهم: روافض (١) والروافض قد اختلف فيهم العلماء، هل يدخلون في الفرق الثلاث والسبعين أم أنهم خارجون عن الإسلام؟ (٢) والأظهر أن الذي يعتقد اعتقاد الروافض

<sup>(</sup>۱) هي فرقة من فرق الشيعة الضالة، سموا روافض لرفضهم إمامة أبي بكر وعمر الله ويقال: سموا بالروافض لأن زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب خرج على هشام بن عبدا لملك، فطعن عسكره على أبي بكر الله في من ذلك فرفضوه، فقال لهم زيد بن علي: رفضتموني؟ قالوا: نعم، فبقي عليهم هذا الاسم، وهم مجمعون على أن النبي في نص على استخلاف على بن أبي طالب السمه وأظهر ذلك وأعلنه، وأن أكثر الصحابة ضلوا بتركهم الاقتداء به بعد وفاه النبي النظر: مقالات الإسلاميين (ص١٦) وما بعدها)، والفرق بين الفرق (ص١٥)، واعتقادات فرق المسلمين والمشركين (ص٥٢).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام كله في الصارم المسلول (٣/ ١٠٦١ - ١٠٦٤): (وقد قطع طائفة من الفقهاء من أهل الكوفة و غيرهم بقتل من سب الصحابة، وكفر الرافضة، قال محمد ابن يوسف الفريابي - وسئل عمن شتم أبا بكر - قال: كافر، قيل: فيصلى عليه؟ قال: لا، وسأله كيف يصنع به وهو يقول لا إله إلا الله؟ قال: لا تمسوه بأيديكم، ادفعوه بالخشب حتى تواروه في حفرته).

وذكر نحو ذلك عن أحمد بن يونس، وأبي بكر بن هانئ، وعبد الله بن إدريس، والحسن ابن الحسن.

إلى أن قال: (وصرح جماعات من أصحابنا بكفر الخوارج المعتقدين البراءة من علي وعثمان، وبكفر الرافضة المعتقدين لسب جميع الصحابة، الذين كفروا الصحابة وفسقوهم وسبوهم). ا.ه.

من سب الصحابة وأنهم ضلوا إلا القليل منهم، ودعاء غير الله، وغير ذلك من معتقداتهم، فهو خارج عن الفرق؛ لأنه خارج عن الإسلام، ولكن لا يحكم علي معين.

## بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ الْبِدْعَةَ أَشَّدُ مِنْ الْكَبَائِرِ

وَقَوْلِهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ١١٦]، وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذَبًا لِيُضِلَّ ٱلنَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [الانعام: ١٤٤]، وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لِيَحْمِلُواْ فَرَارُهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِيكَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ أَلَا سَكَآءَ مَا يَزِرُونَ ﴾ [النعل: ٢٥].

# الـشــرح:

ذكر المؤلف هذا الباب بعد (بَابُ وُجُوبِ الْدُخُولِ فِي الْإِسْلَامِ كُلِّهِ وِتَرْكِ مَا سِوَاهُ)، ومناسبته له ظاهرة؛ لأن المبتدع لم يدخل في الإسلام كله، ولم يمتثل قول الله ﷺ: ﴿يَتَأَيَّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَدْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَاهَ، وَلَا تَتَبِعُوا خُطُوَتِ الشَّيْطَانِ ﴾ [البقرة: ٢٠٨]، والمبتدع اتبع خطوات الشيطان، والبدع ميراث الملل السابقة المنسوخة والمبتدعة.

والمقصود بقوله: (بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ الْبِدْعَةَ أَشَّدُ مِنْ الْكَبَائِرِ) لا يعني النص الصحيح بذلك، بل الأدلة والنصوص الدالة عليه، والبدع بجنسها أشد من الكبائر، فهي أشد من حيث الجنس لا من حيث عين البدعة.

وقلنا: إن البدع أشد من الكبائر لأسباب:

السبب الأول: أن البدعة يفعلها صاحبها تقرباً ويظن أنها طاعة، أما الكبائر فيفعلها مع اعتقاد الذنب.

السبب الثاني: أن فيها زيادة وإضافة في الدين، والزيادة أعظم من المخالفة.

السبب الثالث: باب البدع الشبهات، وباب الكبائر الشهوات، والشبهات أقوي وأكثر ثباتاً في النفس من الشهوات.

السبب الرابع: المبتدع يحاج عن بدعته، والعاصي لا يجادل فيما فعل إن لم يكن مستحلاً.

السبب الخامس: إثم البدعة يتجاوز صاحبها؛ لأنه يسن سنة سيئة فيأتيه إثم فاعلها، وصاحب الكبيرة لا يتعداه إثمه في الغالب.

السبب السادس: قد أمر النبي على بقتل طائفة من المبتدعة كالخوارج (١) وأما أصحاب الكبائر فلم ير فيهم مثل هذا الحكم؛ لأن حالهم قد يصل إلى القتل حداً، وقد لا يصل.

والمقصود: أن جنس البدع أشد من جنس الكبائر، ولكن هناك بدع بعض الكبائر أشد منها، فشرب الخمر وقتل النفس أشد من كثير من البدع، فالبدع درجات: منها ما هو صغير، ومنها مغلظة، ومنها كفرية.

قال: «وَقَوْلِهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾» وغالب البدع تؤول وتؤدي إلي الشرك، مثل بدع التوسلات؛ كمن يقول: أتوسل إليك بفلان أو بجاه فلان، فآلت إلي تعظيم الموتى، وإلي

<sup>(</sup>۱) جاء الأمر بقتل الخوارج في الحديث الذي رواه البخاري (٣٦١١)، ومسلم (١٠٦٦) من حديث علي ﷺ، ولفظه: «يَأْتِي فِي آخِرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ، حُدَثَاءُ الأَسْنَانِ، سُفَهَاءُ الأَحْلاَم، يَقُولُونَ مِنْ خَيْرِ قَوْلِ البَرِيَّةِ، يَمْرُقُونَ مِنَ الإِسْلاَمِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، لاَ يُجَاوِزُ إِيمَانُهُمْ حَنَاجِرَهُمْ، فَأَيْنَمَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ، فَإِنَّ قَتْلَهُمْ أَجْرٌ لِمَنْ قَتَلَهُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ».

أن في أرواحهم أسراراً، والله لا يغفر الشرك، والوسائل لها أحكام المقاصد.

قال طائفة من أهل العلم (١) في قوله ﷺ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَوْلُه ﷺ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءً ﴾ [النساء: ١١٦]: يدخل فيه الشرك الأكبر والأصغر، فلا يُغفر إلا بتوبة، والكبائر علي باب الغفران وتحت المشيئة، والبدع التي أدت إلى الشرك هي وسيلة إليه، والوسائل لها حكم المقاصد.

وقال بعض أهل العلم في هذه الآية بأنها خاصة بالشرك الأكبر؛ لأن المطرد في القرآن غالباً هو الشرك الأكبر؛ كما قال على القرآن غالباً هو الشرك الأكبر؛ كما قال الله القرق وهو هنا الشرك بالله فقد حَرَّمَ الله عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَلُهُ النَّارُ المائدة: ٢٧]، وهو هنا الشرك الأكبر، فحمل كثير من أهل العلم قوله على الهوك الأكبر. والناء: ١١٦]، على الشرك الأكبر.

واختار القول الأول شيخ الإسلام ابن تيمية (٢)، أي: لا يغفر شركاً به، فهي نكرة في سياقِ النَّفي – وهذان قولان مشهوران – وهذا يوجب الخوف من الشِّرك ومن وسائله، والكبائر ليست على هذه الحال فإنه قال: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءٌ ﴾، فالكبائر تحت المشيئة، والشَّرك الأصغر لا يعد من الكبائر.

قال بعدها: «وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا لِيُضِلَّ ٱلنَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ ، أول هذه الآية قوله: ﴿ وَمِنَ ٱلْإِبِلِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْإِبِلِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (٥/ ١٢٥، ١٢٦، ١٧٨)، والورع للإمام أحمد (٢٠٢/١)، وتفسير ابن كثير (٥١٠ – ٥١٢)، وفتح الباري لابن حجر (١/ ٨٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوى (٤/ ٤٧٥، ٧/ ٦٨٣).

أَثْنَائِنَّ ﴾ فالذين حرَّموا تلك المحرمات من العرب نسبوا ذلك إلى اللهِ ، فأنزل اللهُ وَيَهِنَّ وَلَا حَالِم وَلَا عَلَم وَلَا حَالِم وَلَاكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَفَارُواْ وَصِيلَةٍ وَلَا حَالِم وَلَاكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَفَرُّواْ عَلَى اللهِ وَلَا حَالِم وَلَاكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَفَرُواْ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ ﴾ [المائدة: ١٠٣].

وقوله: ﴿ وَمَن أَظُامُ ﴾ ، أي: لا أحد أظلم، وسواءً في ذلك من قال: أوحي إليّ وعندي كتاب من الله، أو قال: أحله الله أو حرمه، فالمبتدعة يقولون: قد أذن الله بهذا، ويقولون للنّاسِ: هذا دين واتباع مفضل. فَيصْدُق عليه أنه افترى على الله كذباً ليضل الناسَ بغيرِ علم، وليس عملهم من الدين، وهؤلاء يناقشون بأن يُقال: هل كان على عملكم هذا النّبِي عليه والصحابة والصحابة في الله عليه فإن قالوا: لا، فهو بدعة، فيُقال: هل يوجد دين يحبه الله على لم يعمله النّبِي عليه والصحابة والصحابة والصحابة والصحابة والصحابة والصحابة والمنائدة والمائدة: ١٤ ، وقال الله والمائدة: ١٤ ، وقال

انظر: تفسیر ابن کثیر (۲/ ۱۸۶).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٥٢١، ٣٦٢٣)، ومسلم (٢٨٥٦) من حديث أبي هريرة ﷺ.

النَّبِيُّ ﷺ: «هُمْ مَنْ كَانُوا عَلَى مِثْلِ مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي»، فلا شك أنهم سيبهتون ولايجدون جواباً.

قال بعدها: "وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ اللّهِ الكِتَابَ أَوْزَارِ اللّهِ الذِي يُضِلُونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ أَلَا سَاءً مَا يَزِرُونَ ﴾ "، لما أنزل الله الكتاب قيل: ماذا أنزل ربكم؟ قالوا: أساطير الأولين، فهؤلاء يحملون أوزارهم غير ناقصة، بل وأوزار المتبعين لهم ومن قلدوهم، وفسرها ابن عباس عنه حين سُئل عنها، فقال (١٠): هي كقوله: ﴿ وَلَيَحْمِلُكَ أَنْقَالُمُمْ وَأَنْقَالًا مَّعَ أَنْقَالِمِمْ وَاللّهِمِ وَمَن قلدوهم، وفرره ووزر من عمل به، وكذلك الخير.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١٤/ ٩٦)، وتفسير ابن كثير (٢/ ٥٦٧).

وَفِي الصَّحِيحِ أَنَّـهُ ﷺ قَالَ فِي الْخَوَارِجِ: «فَأَيْنَمَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ الْأَقْتُلَنَّهُمْ قَتْلَ عَادٍ» (١).

وَفِيْهِ أَنَّهُ ﷺ نَهَى عَنْ قِتَالِ أُمَرَاءِ الْجَوْرِ مَا صَلَّوْا (٢).

# الـشــرح:

في هذا الحديث فرق بين فاعلِ الكبيرةِ وفاعل البدعةِ، وقد وصف النَّبِيُ ﷺ الخوارج في حديثٍ آخر بأنهم: «يَحْقِرُ أَحَدُكُمْ صَلاَتَهُ مَعَ صَلاَتِهِ، وَصِيَامَهُ مَعَ صِلاَتِهِ، وَصِيَامَهُ مَعَ صِيَامِهِ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ»(٣).

قال: (وَفِيْهِ أَنَّهُ ﷺ نَهَى عَنْ قِتَالِ أُمَرَاءِ الْجَوْرِ مَا صَلَّوْا)، وأما أهل الجَورِ فلم يأمر بقتال الجائرين نوع فلم يأمر بقتال الجائرين نوع استدلال على أن البدع أشد من الكبائر، وليست دلالة واضحة.

#### 

(۱) أخرجه البخاري (۳۲۱۱، ۳۰۵۷، ۹۹۳۰)، ومسلم (۱۰۲۱) من حديث علي رضي الله المن على المنه ال

وأخرجه البخاري (٣٣٤٤، ٣٣٥١، ٧٤٣٢)، ومسلم (١٠٦٤) من حديث أبي سعيد الخدري ﷺ، وفيه: «يَقْتُلُونَ أَهْلَ الإِسْلاَمِ وَيَدَعُونَ أَهْلَ الأَوْثَانِ، لَقِنْ أَدْرَكْتُهُمْ لَأَقْتُلَنَّهُمْ قَتْلَ عَادٍ».

- (٢) إشارة إلى حديث أم سلمة على الذي أخرجه مسلم (١٨٥٤) وفيه: «سَتَكُونُ أُمَرَاءُ فَتَعْرِفُونَ وَتُنْكِرُونَ فَمَنْ عَرَفَ بَرِئَ وَمَنْ أَنْكَرَ سَلِمَ وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ». قَالُوا: أَفَلاَ نُقَاتِلُهُمْ؟ قَالَ: «لاَ مَا صَلَّوْا».
- (٣) أخرجه البخاري (٣٣٤٤، ٣٣٥١، ٧٤٣٢)، ومسلم (١٠٦٤) من حديث أبي سعيد الخدري رفي الله المعالم .

وَعَنْ جَرِيرِ بْنِ عبد اللهِ ﴿ اللّهِ هَا تَكَدُّقَ بِصَدَقَةٍ ثُمَّ تَتَابَعَ النَّاسُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ النَّاسُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلامِ سُنَّةً مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْءً، وَمَنْ سَنَّ فِي الإِسْلامِ سُنَّةً سَيِّئَةً كَانَ عَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْدِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءً». مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْدِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءً». وَوَاهُ مُسْلِمٌ (۱).

وَلَهُ مِثْلُهُ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَلَفْظُهُ: «مَنْ دَعَا إِلَى هُدًى، ثُمَّ قَالَ: وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَلاَلَةٍ» (٢).

#### الـشــرح:

قال عَلَيْ: (وَعَنْ جَرِيرِ بْنِ عبد اللهِ صَلَيْهُ أَنَّ رَجُلاً تَصَدَقَ بِصَدَقَةٍ ثُمَّ تَتَابَعَ النَّاسُ...) الحديث، وفيه أنه قد جاء قومٌ فقراء مجتابي النمار فعُرف الكدر في وجهه على ومعنى مجتابي النمار: ملابسهم مشققة، والجوب هو الشق والقطع، ومنه قوله على : ﴿وَثَمُودَ اللَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ ﴾ [الفجر: ١٩]، الشق والقطع، ومنه قوله على : ﴿وَثَمُودَ النَّبِيُ عَلَيْهِ إلى الصدقة، فقام رجلٌ فتصدق فتتابع النَّاسُ بعده، فقال النّبِيُ عَلَيْهُ: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلامِ سُنَّةً حَسَنَةً...» الحديث.

وقوله: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلامِ سُنَّةً»، أي: أحيا سنةً أُميت، أو أحيا امتثالاً؛ كما حصل في هذه القصة، فقد أمر النَّبِيُّ ﷺ بالصَّدقةِ فامتثل

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٠١٧) من حديث جرير بن عبد الله ﴿ اللهِ عَلَيْتُهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٧٤) من حديث أبي هريرة رهيه .

الرجلُ، فقال النَّبِيُّ ﷺ ذلك، وليس الحديث كما يفهمه بعضُ المبتدعة، فالحديث يبين معناه سياقُه.

وقوله: "وَمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلامِ سُنَّةً سَيِّئَةً"، أي: عمل عملاً سيئاً ليس له أصل في الشَّرع، وهذا الحديث أخصُّ، وحديث أبي هريرة وظَيَّبُه أعم، فإن فيه الدَّعوة إلى الهدى، وفيه يتبين السر في قولِ النَّبِي ﷺ لعلي ظَيَّبُهُ في الصحاح: "وَاللَّهِ لأَنْ يُهْدَى بِكَ رَجُلٌ وَاحِدٌ خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْرِ النَّعَمِ" (١)، وحُمْر النَّعَمِ النَّعَمَ النَّعَمِ النَّعَمِ النَّعَمَ النَّعَمِ النَّعَمِ النَّعَمَ النَّعَمَ النَّعَمَ النَّعَمِ النَّعَمِ النَّعَمِ النَّعَمِ اللَّعَمِ النَّعَمِ النَّعَمِ النَّعَمِ الْعَمِ الْعَمِ الْعَمِ الْعَمِ الْعَمِ الْعَلَى الْعَلَقِ النَّعِي الْعَلَيْلِيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْلُهُ الْعَلَيْلُهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَمْ الْعَلَيْلُ الْعَمْ النَّعَمْ الْعَمْ الْعَمْ الْعَمْ الْعَمْ الْعَلَيْلُهُ الْعَلَيْلِيْلِيْلُهُ الْعَمْ الْعَمْ الْعَمْ الْعَمْ الْعَلَيْلِي الْعَلَيْلِيْلَعْ الْعَلَيْلُهُ الْعَلَيْلِيْلُهُ الْعَلْمَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ

ونحن لا نعمل طاعة إلا وجاء النَّبِي ﷺ وله مثل أجرُها.

#### CAR CARC CARC

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۹٤۲، ۳۰۰۹، ۳۷۰۱)، ومسلم (۲٤٠٦) من حديث سهل بن سعد ﷺ.

بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ اللهَ احْتَجَزَ التَّوْبَةَ عَنْ صَاحِبِ الْبِدْعَةِ (') هَذَا مَرُوِيٌّ مِنْ حَدِيثِ أَنَسِ ﴿ الْعَيْ وَمِنْ مَرَاسِيلِ الْحَسَنِ.

وَذَكَرَ ابْنُ وَضْاحٍ (٢) عَنْ أَيُّوبَ قَالَ: «كَانَ رَجُلٌ يَرَى رَأْيًا فَرَجَعَ عَنْهُ، فَأَتَيْتُ مُحَمَّدًا فَرِحًا بِذَلِكَ أُخْبِرُهُ، فَقُلْتُ: أَشَعَرْتَ أَنَّ فَلَانًا تَرَكَ رَأْيَهُ الَّذِي كَانَ يَرَى ؟ فَقَالَ: انْظُرُوا إِلَى مَا يَتَحَوَّلُ؛ إِنَّ فَلَانًا تَرَكَ رَأْيَهُ الَّذِي كَانَ يَرَى ؟ فَقَالَ: انْظُرُوا إِلَى مَا يَتَحَوَّلُ؛ إِنَّ فَلَانًا تَرَكَ رَأْيَهُ الَّذِي كَانَ يَرَى ؟ فَقَالَ: انْظُرُوا إِلَى مَا يَتَحَوَّلُ؛ إِنَّ أَخِرَ الْحَدِيثِ أَشَدُّ عَلَيْهِمْ مِنْ أَوَّلِهِ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ ثُمَّ لَا يَعُودُونَ إِلَيْهِ» (٣).

وَسُئِلَ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ عَنْ مَعْنَى ذَلِكَ، فَقَالَ: لا يُوقَّقُونَ للتَّوْبَةِ.

#### الـشـرح:

هذا البابُ عقده الإمام على لله لبيان مسألة خاصة متعلقه بالبدعة، وهو كالتتميم للباب الذي قبله؛ لأنه ذكر قبله أن البدعة أشد من الكبائر، ومن أوجه كون البدعة أشد من الكبائر: أن الكبيرة لم يحتجز الله على التوبة على من فعلها، وأما البدعة فإن الله على احتجز التوبة عن صاحب البدعة، وهذا كما قال الإمام مروى عن أنس في من حديث حميد الطويل، عنه بإسناد

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٢٧٥).

<sup>(</sup>٢) انظر البدع لابن وضاح (ص١٠٤).

<sup>(</sup>٣) قاله ﷺ في الخوارج؛ كما رواه مسلم (١٠٦٧) بلفظ: «ثُمَّ لاَ يَعُودُونَ فِيهِ» من حديث أبى ذر ﷺ.

حسن أو صحيح، حسنه المنذري وغيره، وصححه جماعة من أئمة أهل العلم.

وهذا الحديث لفظه قبل التخريج: «أَنَّ اللهَ احْتَجَزَ التَّوْبَةَ عَنْ صَاحِبِ كُلِّ بِدْعَةٍ»، وفي لفظ: «إن الله حجب التَّوْبَةَ عَنْ صَاحِبِ كُلِّ بِدْعَةٍ»، وفي لفظ: «إن الله حجب التَّوْبَةَ عَنْ صَاحِبِ كُلِّ بِدْعَةٍ»، ويروى: «عَنْ كُلِّ صَاحِبِ بِنْ اللهَ احْتَجَبَ التَّوْبَةَ عَنْ صَاحِبِ كُلِّ بِدْعَةٍ»، ويروى: «عَنْ كُلِّ صَاحِبِ بِدْعَةٍ»، وقد رواه جماعة من الأئمة منهم: الإمام ابن وضاح في كتابه (البدع)، ومنهم أبو يعلى، ومنهم الطبراني وجماعة، وقد ذكرهم مخرجاً الألباني عَلَيْهُ في كتابه: (السلسلة الصحيحة) في الجزء الرابع، وقال: إن إسناده صحيح (۱).

المقصود: أن هذا اللفظ ثابت عند أهل الحديث، ويروى من غير حديث أنس في أيضاً، من حديث ابن عباس في وغيره، ولكنه لا يصح، كذلك هو يروى من مراسيل الحسن كَنْ خرجه ابن وضاح في كتابه، وغيره أيضاً.

هذا الحديث لفظه: «أَنَّ اللهَ احْتَجَزَ التَّوْبَةَ عَنْ صَاحِبِ كُلِّ بِدْعَةٍ»، وهذا الاحتجاز مما نظر فيه أهل العلم ما معناه؟ ما معنى كون المبتدع لا يتوب، مع أننا نرى في الواقع أن من أهل البدع من تاب ورجع إلى السنة؟ بل إن ذلك ثبت في الصدر الأول، فالخوارج مع شدة بدعتهم، وقول النبي على فيهم: «يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كما يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ»، فإنهم لما ناظرهم ابن عباس على رجع الثلث منهم أو أكثر عن قولهم، ورجعوا إلى السنة،

<sup>(</sup>١) انظر: السلسلة الصحيحة للعلامة الألباني كلَّلله (٤/ ١٥٤).

فمعنى ذلك أنه - يعني صاحب البدعة - قد يتوب، فما معنى هذا الحديث: «أَنَّ اللهَ احْتَجَزَ التَّوْبَةَ عَنْ صَاحِبِ كُلِّ بِدْعَةٍ»؟

ذكر أهل العلم أن هذا له معنى، وهو أن هذا في بدعة أشربها قلب صاحبها، فيكون احتجاز التوبة عن صاحب كل بدعة هو: احتجاز عن صاحب بدعة خاص، وهو الذي أشرِبَ البدعة في قلبه، وهو الذي جاء وصفه في الحديث الذي مر معنا فيما سلف من قوله – عليه الصلاة والسلام – في وصف بعض أهل الفرق، قال: «تَجَارَى بِهِمُ الْأَهْوَاءُ، كَمَا يَتَجَارَى الكَلَبُ بِصَاحِبِهِ، لا يَبْقَى مِنْهُ عِرْقٌ ولا مَفْصِلٌ إلا دَخَلَهُ (۱)، وهذا أحد توجيهي العلماء لهذا الحديث من أن المراد باحتجاز التوبة عن صاحب البدعة أنه ليس كل مبتدع، ولكنه مبتدع أشرب البدعة، فتجارت به وصار قلبه مشرباً بالبدعة؛ كما تجارى الكلب – وهو الداء العضال وصاحبه، يعني: أنه غُمر بها، بخلاف من لم يكن قد أشرب هذه البدعة، وإنما عمل بها عن غير قناعة تامة، وعن غير إشراب قلب، ومن غير حب القلب لها ولأهلها، فإن هذا قد يوفق للتوبة، وعليه يُحمل ما أتى من قصص التأبين من البدع.

قال بعض أهل العلم: إن هذا الحديث عام، فكل صاحب بدعة لا يوفق للتوبة الكاملة، وإنما قد يوفق إلي توبة من بدعه لكنه يؤول به الأمر إلى غيرها؛ كما ذكر أيوب هنا عن محمد بن سيرين، قال: «كَانَ رَجُلٌ يَرَى رَأْيًا».

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٢٧٣).

وهذا فيه ملحظ: أن أئمة السلف يذمون الرأي - لأنه قال: «يَرَى رَأْيًا» - والدين ليس بالرأي، ولا بتخرصات العقول، إنما الدين بالاتباع، قال الله عِنْ : ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَكَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [النساء: ١٤]، فالرسول أُرسل ليُطاع وليُتبع.

يقول: هذا الرجل «رَأَى رأياً»، ذلك أنه لم يتبع في رأيه ذلك، وإنما أحدثه من تلقاء نفسه، ورجع عن هذا الرأي، فذهب أيوب إلى محمد بن سيرين مولى أنس بن مالك - الإمام المعروف من أجلة التابعين - فقال له: أَشَعَرْتَ مُولَى أَنس بن مالك ألَّذِي كَانَ يَرَى؟ فَقَالَ: انْظُرُوا إِلَى مَا يَتَحَوَّلُ؛ إِنَّ آخِرَ الْحَدِيثِ أَشَدُّ عَلَيْهِمْ مِنْ أَوَّلِهِ»، ولعل ذلك الرجل كان يرى رأى الخوارج، الْحَدِيثِ أَشَدُّ عَلَيْهِمْ مِنْ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ ثُمَّ لا يَعُودُونَ إِلَيْهِ». ولعل ذلك الرجل كان يرى رأى الخوارج، قال: «يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ ثُمَّ لا يَعُودُونَ إِلَيْهِ». معنى ذلك: أن محمد بن سيرين يقول: إنه قد يتوب من خارجيته، ولكن يذهب إلى بدعة أخرى هي أشد من الأولى.

فيذهب محمد بن سيرين كَنْشُ إلى أن هذا الحديث عام، وكذلك قول كثير من أهل العلم من أن هذا الحديث عام، فكل صاحب بدعه لا يوفق إلى التوبة الكاملة من جميع البدع، بل إذا ترك هذه البدعة فإنه لا يزال في قلبه حب للبدع، ولا يزال في قلبه شبهه تتعلق بهذه البدعة أو ببدعة أخرى تشبه له.

ولكن هذا القول فيه نظر، والصواب: أننا نحمل بعض الأحاديث على بعض، وأن هذا النوع من الناس الذين حُجزت عنهم التوبة هم الذين أُشربوا البدع وتجارت بهم الأهواء؛ كما وصفهم النبي ﷺ بقوله: «تتَجَارَى بِهِمْ تِلكَ الأَهْوَاءُ كَمَا يَتَجَارَى الكَلَبُ بِصَاحِبِهِ».

وقد فَصَّل هذا الإمام الشاطبي ﷺ في كتابه (الاعتصام)، وبيَّن أن العلماء لهم قولان في ذلك، وقال: إن من أهل البدع من رجع عن بدعته وتاب منها؛ كما رجع من رجع من الخوارج، وكذلك بعض الغُلاة مثل الواثق والمتوكل رجعوا عن بدعتهم وعن القول بخلق القرآن ورجعوا إلى السنة، فقال: هذا الحديث إذاً يُحمل على أنه من كان قد أُشرب البدعة إشراباً، وتجارت به واقتنع بها اقتناعاً تاماً، أما من كان عنده تأويل، وعنده شبهه، فهذا ربما يوفق للتوبة؛ لأنه غير داخل في هذا الحديث.

هذا الباب بابٌ قصير، وذكر في آخره قول الإمام أحمد في تفسير حديث الخوارج: «يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّمِيَّةِ، ثُمَّ لَايَعُودُونَ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، ثُمَّ لَايَعُودُونَ النَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، ثُمَّ لَايَعُودُونَ النَّهِمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، ثُمَّ لَايَعُودُونَ النَّوبَةِ»، وهذا يبين خطر البدع ويبين أنها من أقبح ما يكون، لِمَ؟

الجواب: لأن فيها استدراكاً على الشارع، فالشارع قد أتم الدين، وأكمل علينا النعمة، ورضي لنا الإسلام ديناً، فليس ثم خير إلا دلنا عليه، وليس ثم شر إلا ونهانا عنه، وهؤلاء أحدثوا بآرائهم حدثاً، وزعموا أنه يقربهم إلى الله عن، فهم إذاً ما فعلوا ما فعلوه عن شهوة، وإنما فعلوه عن اعتقاد، وقالوا ما قالوا عن اعتقاد.

وأمر الاعتقاد أعظم من أمر العمل، فإن العمل قد يُقصر العبد فيه، ويتوب الله على عليه، أو تُكفر عنه سيئاته بأنواع من أنواع المكفرات: إما حسنات كثيرة ماحية، وإما توبة واستغفار، وإما أعمال صالحة تقابل تلك المعاصي ونحو ذلك، وإما مقام صدق في الإسلام، أو محبة صادقة لله على

انظر: الاعتصام (٢/ ٢٦٧ - ٢٨٢).

أو لنبيه ولدينه، يكفر الله ﷺ بذلك عَنْ المرء ما عمل من السيئات التي مردها إلى الشهوات.

أما البدع الاعتقادية، فإنها إذا عظمت على العبد، أو فعلها وتشبث بها، فإن أمره أشد من أمر فاعل الكبيرة في الجملة، وليس معنى ذلك أن كل معتقد بدعة أشد من كل فاعل كبيرة، لكنه في الجملة من حيث الجنس.

بقي هنا مسألة تتعلق بذلك وهي: أن البعض من علماء الأمة قد شابتهم البدع، وأخذوا بأقوال المبتدعة، إما أقوال الأشاعرة، أو أقوال الماتريدية، وإما نحو ذلك من الأقوال المبتدعة والاعتقادات الباطلة، فهؤلاء ما حكمهم؟ هل يقال فيهم: إنهم من جنس أهل البدع الذين يُتبرأ منهم، الذين يُهجرون وتُهجر كتبهم ونحو ذلك، أم الأمر خلاف ذلك؟

الجواب: أن شيخ الإسلام ابن تيمية كله ذكر (١) لما ناظروه في عقيدته التي كتبها – العقيدة المباركة المختصرة (الواسطية) – ناظروه فيها وقالوا له: قد قلت في أولها بعد قولك: (أمّا بَعْدُ: فَهَذَا اعْتِقَادُ الْفِرْقَةِ النَّاجِيةِ الْمَنْصُورَةِ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ)، معنى ذلك أنك تقول: إن من لم يعتقد هذا الاعتقاد فليس من الفرقة الناجية. قال: لم أقل هذا ولا يقتضيه كلامي، فإني قلت هذا اعتقاد الفرقة الناجية المنصورة أهل السنة والجماعة، فمن اعتقد هذا الاعتقاد فهو ممن وصفهم الله ووصفهم نبيه على الصراط المستقيم، وبأنهم أهل النجاة ووعدوا بالنجاة، أما من لم يعتقد هذا واعتقد شيئاً من البدع فإنه قد ينجو، يعني: يكون من الفرقة الناجية، فإنه قد ينجو، يعني: عن النار، إما بحسنات يكون من الفرقة الناجية، فإنه قد ينجو، يعني: من النار، إما بحسنات

<sup>(</sup>۱) انظر: العقيدة الواسطية ضمن مجموع الفتاوى (7/100 - 100).

ماحيه، وإما بمقام صدق في الإسلام، وإما بنشر علم ينتفع به الناس، يكون ذلك مكفراً لما حصل له من إثم بدعته أو إثم اعتقاده المبتدع.

وهذا يظهر لك أن العلماء الذين نُسب إليهم شيء من البدع في تفاسيرهم، تفاسير القرآن، أو في شروح الأحاديث، أو في كتب الفقه، أن هؤلاء لا يُنسبون إلى البدعة، بل يُترحم عليهم جميعاً، وينسبون إلى الخير والصلاح، ولا يُعرض لشيء من الأقوال التي أخطؤوا فيها أو ابتدعوا فيها أو جَارَوا فيها مشايخهم من المبتدعة إلا إذا ذكر القول المبتدع.

فمثلاً: نسمع قول النووي في شرح حديث ما كذا وكذا، ويذهب إلى قول الأشاعرة، أو يتأول، أو يتكلم في القدر بكلامهم، أو في الإيمان بكلامهم، أو نحو ذلك، فإننا عند ذكر هذا الموضع نقول: هذا من كلام الأشاعرة، ولا نقول: النووي - مثلاً - هو أشعري مطلقاً، أو ابن حجر أشعري، أو فلان أشعري، أو نحو ذلك، أو فلان ماتريدي على هذا الإطلاق، لا، ولكن نترحم عليهم؛ لأنهم هم نقلة السنة، وهم شراح الحديث، وهم الذين أوضحوا هذا العلم، وأما المسائل التي أخطؤوا فيها فهي قليلة جداً بالنسبة إلى الكثير الذي أصابوا فيه واقتدوا فيه بأئمة السنة.

ورغم أن هذا الباب قصير، إلا أن ما فيه يجعل المرء خائفاً وجلاً من البدع، فيجب أن تجتهد في سلوك سبيل السنة، والأمر الذي فيه اشتباه تتركه، وعليك بالسبيل الذي يتفق الجميع على أنه السنة، السبيل الذي يقول عنه علماء المسلمين أنه السنة، فتشبث به والزمه، وأما الطرق المختلفة والمناهج التي قد تشك فيها، أو التي لا تتبين أنها على السنة، فاحذر منها حذراً أن تكون شاركت في بعض البدع، وهذا أصل يجب علينا أن نراعِيه؛

لأن الخوف من البدع والخوف من الطرق المختلفة التي هي غير صراط الله المستقيم، هذا الخوف يوجب علينا تركَهَا، وهَجْرُهَا، والبعدُ عنها، ومجانبة أهلها.

CARC CARC CARC

بَابُ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ ﴾ إِلَى قَوْلِهِ: ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥-١٧]، وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةِ إِبْرَهِ عَمَ إِلَا مَن سَفِهَ نَفْسَةً وَلَقَدِ ٱصْطَفَيْنَهُ فِي ٱلدُّنْيَأَ وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ ﴾ [البغرة: ١٣٠].

## السرح:

هذا الباب ما وجه مناسبته لهذا الكتاب الذي بين فيه الشيخ عَلَهُ فضل الإسلام؟ والمناسبة ظاهرة وهي: أنَّ من اتبع محمداً عَلَيْهُ، الذي أُمر باتباع إبراهيم عَلِيْهُ؛ لقول الله عَلى: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَبِعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٣]، فهو على الصراط المستقيم، ومن اهتدى بهداهم، فقد اهتدى بهدى مَنْ هو مُسْلِمٌ بشهادة الله عَلى له: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَ البقرة: ١٣١].

فملّةُ إبراهيم عليه هي الحنيفية السمحة، فمن كان على ملّة إبراهيم عليه فقد نجا، والنبي عليه أوحي إليه: ﴿أَنِ اتَّبِعْ مِلّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ [النحل: ١٢٣]، فهي الملة التي وصفها الله على ونعتها في كتابه بأوصاف ونعوت،

خلاصتها: أنه كان قانتاً لله حنيفاً ولم يكن من المشركين، قانتاً لله: القنوت هو دوام الطاعة، فكان دائم الطاعة لله، لم تكن طاعته لله في وقت دون وقت، ولم يكن إسلامه لله في واستسلامه لأمره وانقياده لوحيه وشرعه في حال دون حال، بل كان قانتاً لله في دائم الطاعة له (۱)، وكان حنيفاً، أي: مائلاً عن الشرك وعن أهل الشرك، تاركاً ذلك قصداً إلى طريق الإسلام وإلي التوحيد (۲).

قال ﷺ: ﴿ وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٠]، أي: لم يكن من أولئك الذين أشركوا بالله ﷺ ، وابتدعوا ديناً لم يأذن الله ﷺ به.

وكذلك النبي عَلَيْ كان قانتاً لله، وكان حنيفاً، وكان متبرئاً من المشركين فمن سلك هذا السبيل، فأدام الطاعة لله وفي ضمن ذلك تمام الإسلام لله على الذي أمر به في قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَةَ ﴾ اللذي أمر به في قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَةَ ﴾ [البقرة: ٢٠٨]، وكان حنيفاً مائلاً عن الشرك وعن سبل أهل الشرك وعن طرائق أهل الشرك، وذلك بالقصد متوجها إلى الله على وحده، عابداً له وحده، متبرئاً من المشركين، فهو على ملة إبراهيم عَن مِلَّة فَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّة إبراهيم إلاً مَن سَفِه نَفْسَلُم البقرة: ١٣٠].

ولشرف إبراهيم عليه وثناء الله عليه؛ ولأنه كان إمام الأنبياء وإمام المرسلين الذين أتوا بعده، أراد أصحاب كل ملة أن يجعلوا إبراهيم منهم وفيهم حتى يشرفوا بذلك، فاليهود ادعت أن إبراهيم عليه منهم، والنصارى

<sup>(</sup>١) انظر: جامع الرسائل لشيخ الإسلام كللله (١/٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: مفتاح دار السعادة لابن القيم كلله (١/ ١٧٤).

ادعت أن إبراهيم عَلَيْ منهم، قال الله عَلى: ﴿ يَتَأَهَلَ الْكِتَٰبِ لِمَ تُحَآجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ ﴾ الآية.

إذاً فخلاصة هذا: أنه ليس كل من ادعى شيئاً ثبتت له دعواه، فليس من ادعى اتباع إبراهيم علي تثبت له دعواه بمجرد انتسابه أو بمجرد دعواه، قد يكون كاذباً في ذلك؛ كما ادعت اليهود أن إبراهيم علي منهم؛ كما رواه ابن إسحاق بإسناده عن ابن عباس على : «قَالَتِ الْيَهُودُ: إِبْرَاهِيمُ مِنَا، وَقَالَتِ النَّصَارَى: إِبْرَاهِيمُ مِنَا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَنْ قَوْلُهُ: ﴿ يَتَأَهَلَ الْكِتَلِ لِمَ تُحَاجُونَ النَّصَارَى: إِبْرَاهِيمُ مِنَا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَنْ قَوْلُهُ: ﴿ يَتَأَهَلَ الْكِتَلِ لِمَ تُحَاجُونَ النَّصَارَى: أَبْرَاهِيمُ مِنَا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَنْ قَوْلُهُ: ﴿ يَتَأَهَلَ الْكِتَلِ لِمَ تُحَاجُونَ اللَّهُ عَنْ إِبْرَاهِيمَ وَمَا أَنْزِلَتِ التَّوْرَنَةُ وَالْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِوا ﴾ (١).

فإبراهيم على كان قبل ظهور اليهودية، وقبل ظهور النصرانية، فلم تنسبونه إلى ملة إنما ظهرت بعده؟ ولا شك أن هذا فيه دلالة عقلية على بطلان هذا القول؛ ولهذا قال على: ﴿أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٥]، فإبراهيم إنما كان مسلماً ولم يكن يهودياً ولا نصرانياً، فأنتم إذاً بانتسابكم إليه، وبرغبتكم أن ينتسب إليكم، إذا أردتم الشرف فإبراهيم كان مسلماً فأسلموا، فإنما يشرف من أسلم؛ كما كان إبراهيم على مسلماً؛ لقول الله على: ﴿مَا كَانَ إِبرَهِيمُ يَهُودِياً وَلَا نَصْران: ٢٧]،

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٣/ ٣٠٥)، وزاد المسير لابن الجوزي (١/ ٤٠٢).

قال السيوطي في الدر المنثور (٢/ ٢٣٥): (الحُرَجَ ابْنُ إِسْحَق وَابْنُ جَرِيرٍ وَالْبَيْهَقِيُّ فِي الدَّلَائِل عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ اجْتَمَعَتْ نَصَارَى نَجْرَانَ وَأَحْبَارُ يَهَودٍ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَتَنَازَعُوا عِنْده فَقَالَتْ الْأَحْبَارُ: مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ إِلَّا يَهُودِيّا وَقَالَتْ النَّصَارَى: مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ إِلَّا نَصْرَانِيّا، فَأَنْزَلَ اللهُ فِيهِمِ: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ ﴾ الآية، ا.ه.

ويعني باليهودية: اليهودية التي ابتدعها أولئك، والنصرانية: النصرانية التي ابتدعها هؤلاء.

قال عَن : ﴿ وَلَكِن كَانَ حَنِيفَا مُسَلِماً ﴾ ، إذا كان إبراهيم حنيفاً مسلماً فمن أولى الناس به ؟ أولاهم به المسلمون ، ﴿ هُو سَمَّنَكُمُ ٱلْسُلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ [الحج: ٧٨]. إذاً كما قال عَن بعدها: ﴿ وَلَكِن كَانَ حَنِيفَا مُسَلِماً وَمَا كَانَ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَكِن كَانَ حَنِيفَا مُسلِماً وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿ وَلَكِن كَانَ حَنِيفَا مُسلِماً وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّ عَمَانَ ١٦٠]. قوله: ﴿ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ ﴾ أي: الذين اتبعوه في وقته ، ﴿ وَهَلَذَا ٱلنَّيِّ ﴾ [آل عمران: ٦٨]: هو محمد ﷺ الذي اتبع إبراهيم حنيفاً اتباعاً كاملاً في توحيده ربه على .

قال: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا﴾، هم المؤمنون الذين اتبعوا النبي ﷺ، إذاً هم أولى الناس بإبراهيم على الله وابتغاء اليهود والنصارى الشرف بإبراهيم هذا لا يحصل لهم إذ لم يكونوا مسلمين؛ كما كان إبراهيم على حنيفاً مسلماً. هذا التمثيل أو هذا الاستدلال بقصة إبراهيم على يفيدنا كثيراً فيما سيأتي.

وَفِيهِ حَدِيثِ الْخَوَارِجِ وِقَدْ تَقَدَمَ.

وَفِيهِ أَنَّهُ ﷺ قَالَ: «إِنَّ آلَ أَبِي فُلَانٍ لَيْسُوا لِي بِأَوْلِيَاءَ، إِنَّمَا أَوْلِيًّائِيَ الْمُتَقَونَ» (١).

# الـشــرح:

ذكر بعده حديث الخوارج، والخوارج انتسبوا إلى الإسلام، بل كانت عباداتهم أعظم من عبادات الصحابة فلي المحلام وصفهم النبي فلي أحاديث عدة في الصحاح -هي عشرة أو نحو ذلك - وصفهم بقوله: «يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كما يَمْرُقُ السَّهْمُ من الرَّمِيَّةِ» (٢)، ووصفهم بقوله: «يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، فَإِذَا لَقَيْتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ، فَإِنَّ في قَتْلِهِمْ أَجْرًا لِمَنْ قَتَلَهُمْ عِنْدَ اللَّهِ» (٣).

مع أنهم كثيرو الصلاة وكثيرو الصيام، لكن منابذتهم ومعاداتهم حق وواجب؛ لأنهم ليسوا على نهج النبي ﷺ؛ ولأنهم كفَّروا الصحابة رشي وعادَوا سلف الأمة رشي ، وابتدعوا طريقة من عندهم، فمع أنهم ينتسبون

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٩٩٠)، ومسلم (٢١٥)، من حديث عمرو بن العاص ﷺ، وفيه: «إِنَّمَا وَلِيِّيَّ اللَّهُ، وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ».

وأخرج أبو داود (٤٢٤٢)، وأحمد (٢/ ١٣٣) من حديث ابن عمر ﷺ، وفيه: «... ثُمَّ فِتْنَةُ السَّرَّاءِ، دَخَلُهَا أَوْ دَخَنُهَا مِنْ تَحْتِ قَدَمَيْ رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ بَيْتِي، يَزْعُمُ أَنَّهُ مِنِّي، وَلَيْسَ مِنِّى، إِنَّمَا وَلِيِّيَ الْمُتَّقُونَ..».

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۷۷).

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه (ص ۲۸۰).

إلى الإسلام لم تنفعهم تلك النسبة؛ كما لم ينفع اليهود والنصارى أن يقولوا إن إبراهيم عليه منهم.

ثم ذكر النبي ﷺ في الحديث الذي رواه عمرو بن العاص ﷺ، فيما رواه البخاريُّ ومسلم، قال: إن النبي ﷺ قام فقال: «إِنَّ آلَ أَبِي فُلَانٍ لَيْسُوا لِي بِأَوْلِيَاءَ، إِنَّمَا أَوْلِيِّائِيَ الْمُتَقُونَ»، وفي رواية: «إِنَّمَا وَلِيِّيَ اللهُ، وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ».

هذا الحديث فيه دلالة ظاهره أن آل أبي فلان - وسيأتي بيان المراد بهم - «لَيْسُوا لِي بِأَوْلِيَاء»، يعني: أن من ظن أن أولئك أولياء لأجل قرابتهم من النبي عَلَيْهُ، والقرابة أحق بالولاية، فليسوا للنبي عَلَيْهُ بأولياء، لم؟ بين ذلك بقوله: «إِنَّمَا أَوْلِيًائِيَ الْمُتَقُونَ»، وفي الرواية الأخرى: «إنما وَليِّيَ اللهُ، وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ»، أو «إِنَّمَا أَوْلِيًّائِيَ صَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ»، وفي هذا تقييد الولاية. والولاية ما معناها؟ معناها: المحبة والنصرة (١)، من يحبه النبي عَلَيْهُ من هم وما صفتهم؟ المتقون وصالح المؤمنين، من هم المتقون؟ الذي بعد هذا.

فترتيب الشيخ كَنْ للآيات والأحاديث في هذا الباب مقصود وظاهر، فلما أورد قوله: «إِنَّمَا أَوْلِيًّا ئِيَ الْمُتَقُونَ»، بينه في الحديث الذي بعده بقوله: «مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتي، فَلَيْسَ مِنِّي»، فإذًا تحدد أكثر وتبين أن من كان متبعاً لسنة النبي عَلَيْ فهو الحقيق بولاية النبي عَلَيْ له، يعني: بمحبته عَلَيْ له وبنصرته

<sup>(</sup>۱) الوِلاية بالكسر السلطان، والوِلاية بالفتح والكسر النصرة، والْوَلِيُّ ضد العدو، يقال منه تَوَلاَّهُ، وكل من وُلِيَ أمر واحد فهو وَلِيَّه، و المَوْلَى المُعْتِق والمُعْتَق. انظر: مختار الصحاح (ص٣٠٦)، ولسان العرب (١٥/ ٤٠٦)، والمصباح المنير (٢/ ٦٧٢).

له في الدنيا إذا كان حياً، وفي الآخرة إذا بُعث الناس.

هنا في قوله: "إِنَّ آلَ أَبِي فُلَانِ" من هم؟ في رواية البخاري في الصحيح من طريق عمرو بن عباس عن محمد بن جعفر المعروف بغندر - راوي كتب شعبة الإمام المعروف - عن شعبة، قال البخاري كَلَهُ (١): "قَالَ عَمْرٌو: وَكَانَ فِي كِتَابٍ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرٍ بَيَاضٌ"، يعني: فيه "إِنَّ آلَ أَبِي" ثم بياض بعدها، يعني: لم يكن في كتابه ذكر من هم، لم يُذكر آل أبي من، فوقع في بعض الروايات آل أبي فلان.

قال بعض الشراح (٢): إن الأصل أنها لم تُكتب، بل كتبت «آلَ أَبِي» وتُرك بياض، فوضعها بعضهم «إِنَّ آلَ أَبِي فُلانٍ» تكملة لها؛ لأنها أولى من البياض؛ لأن الذي ترك وجعل بياضاً الراوي.

«آلَ أَبِي فُكُونِ» كذلك لا تدل على المراد، من هم؟ قال بعضهم: إنهم آل أبي العاص، ولكن الحافظ ابن حجر عَلَهُ في فتح الباري قال: «فيه نظر» يعني: ليس بجيد، والصواب: أنه قال: «إِنَّ آلَ أَبِي طَالِبٍ»، وآل أبو طالب هم عشيرته على وهم أهل قرابته، وفيهم على وفيهم جعفر، وفيهم العباس في فقال على الله والله المستخرج: «إِنَّ آلَ أَبِي طَالِبٍ لَيْسُوا لِي بِأَوْلِيَاء» الإسماعيلي، وأبو نعيم في المستخرج: «إِنَّ آلَ أَبِي طَالِبٍ لَيْسُوا لِي بِأَوْلِيَاء» يعني: أن هؤلاء لهم قرابة من رسول الله على ومحبته لهم؛ لأنهم ليسوا من والنصرة بينهم، يعني: نصرة النبي على ومحبته لهم؛ لأنهم ليسوا من المتقين.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٩٩٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري (١٠/ ٤١٩، ٤٢٠)، وعمدة القاري للعيني (٢٢/ ٩٤).

وهل هذا العموم يُراد به الجميع؟ الجواب: لا؛ لأن فيهم مؤمنين، ففيهم عليٌ، وفيهم جعفر، وفيهم العباس في ولكن -كما قال أهل العلم المراد المجموع لا الجميع. ما الفرق بين المجموع والجميع؟ المجموع: الذي يعم الجنس لكن لا يعم الأفراد، وقد يخرج من الأفراد شيء، أما الجميع: فهو ما يعم الأفراد، إذا قلت: أتوا جميعاً يعني (واحداً واحداً)؛ كما قال أهل العلم في مسح الرأس في الوضوء: يُمسح الرأس، هل المقصود جميعه أو مجموعه؟ المقصود: يُمسح المجموع، فهو قد يمسح شعرة، أو شعرتين، أو ثلاثة، أو أربعة، أو أكثر، لكن ما يمكنه أن يحدد أنه مسح على مجموع رأسه كما جاء في السنة.

فهذا الفرق بين المجموع والجميع وهو المراد هنا: «إِنَّ آلَ أَبِي فُلَانٍ»، يعني: مجموعهم؛ لأن أكثرهم كان على غير ملة الإسلام.

قال: «لَيْسُوا لِي بِأُولِيَاء»، فلا يتوقعن أحد أنَّ هؤلاء القرابة من رسول الله على أولياء له مع انقطاع الاتصال الديني بينهم، يعني: النسب الديني بينهم، فالنبي على تبرَّأ ممن كان مشركاً منهم، معنى ذلك: أن غير هؤلاء القرابة أليسوا أولى بالتبرؤ إذا كان النبي على تبرأ من قرابتهم، وقال: ليسوا لي بأولياء، ليسوا لي بأحبة، ليسوا لي بأنصار، «إنما وَلِيِّيَ اللهُ، وَصَالِحُ للي بأولياء، ليسوا لي أَرْبَعَ الْمُتَقُونَ»، فإذا كان هؤلاء ليسوا له بأحبة، فمن المُؤمِنِينَ»، «إِنَّمَا أَوْلِيِّاتِيَ اللهُ النبي على ولكنه لم يعمل بما جاء به النبي على المرك أحرى بالعداوة؛ لأنهم ليسوا بأقرب من النبي على المُتقونَ»، وهذه فيها تحديد لمن يحبه النبي على أنهم هم الله الله المنه المنه الله النبي على المنه الله النبي المنه المنه الله النبي المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه النبي المنه المنه النبي المنه النبي المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه النبي المنه المنه المنه المنه المنه المنه المن يحبه النبي المنه النبي المنه النبي المنه المنه المنه المنه المنه النبي المنه النبي المنه المنه المنه المنه المنه المنه النبي المنه المنه المنه المنه المنه النبي المنه المنه المنه النبي المنه المن

المتقون، من هم المتقون؟ التقوى مراتب؟ من هم؟ بيّنهم في الحديث الآخر قال: «مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنّتي فَلَيْسَ مِنِي»، يعني: من رغب عن سنته فليس من أوليائه، فإذًا من رغب في سنة النبي ﷺ، واهتدى بهديه، ونهج نهجه ومن نهج نهجه ﷺ من صحابته ﴿ وَمَن يَتُولُ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَالّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنّ وحريون بأن يكون النبي ﷺ ولياً لهم، ﴿ وَمَن يَتُولُ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَالّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنّ حِرْبَ اللّهِ هُمُ الْفَلِبُونَ ﴿ المائدة: ٥٦].

إذاً المسألة ليست مسألة انتساب أن يأتي من يأتي ويقول: نحن مسلمون مع أنهم يقعون في مع أنهم يقعون في السرك، نحن نحب النبي على مع أنهم يقعون في البدعة، ليست المسألة في هذا الدين مسألة انتساب؛ كما نسب اليهود والنصارى إبراهيم إليهم، ورد الله على عليهم بقوله على: ﴿مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا ﴾ [آل عمران: ٢٧]، كذلك النبي على لا يرضى بالبدع ولا يرضى بالشرك، وإنما أتى بها بيضاء نقية، فمن اهتدى بهديه واستن بسنته، فالنبي على ولييّ له في الدنيا والآخرة.

وَفِيهِ أَيْضًا عَنْ أَنَسِ ﴿ إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ ذُكِرَ لَهُ أَنَّ بَعْضَ الصَّحَابَةِ قَالَ: أَمَّا أَنَا لا آكُلُ اللَّحْمَ، وَقَالَ الْآخَرُ: أَمَّا أَنَا فَأَقُومُ وَلا أَنَامُ، وَقَالَ الْآخَرُ: أَمَّا أَنَا فَلَا أَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ، وَقَالَ الْآخَرُ: أَمَّا أَنَا فَلا أَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ، وَقَالَ الْآخَرُ: أَمَّا أَنَا أَصُومُ، ولا أُفْطِرُ، فَقَالَ ﷺ: «لَكِنِّي أَقُومُ وَأَنَامُ، وَأَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأَتَرَوَّجُ النِّسَاءَ، وَآكُلُ الْلَحْمَ، فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي، فَليْسَ وَأَتَرَوَّجُ النِّسَاءَ، وَآكُلُ الْلَحْمَ، فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي، فَليْسَ مِنِّي. (١).

فَتَأَمَلْ إِذَا كَانَ بَعْضُ الصَّحَابَةِ أَرَادَ التَّبَتُلَ لِلْعِبَادَةِ، قِيْلَ فِيهِ هَذَا الْكَلَامُ الْغَلِيظُ، وَسَمَّي فِعْلَهُ رَغُوْبًا عَنِ السُنَّةِ، فَمَا ظَنُّكَ بَغَيْرِ هَذَا مِنَ الْبَدَعِ؟ وَمَا ظَنُّكَ بَغَيْرِ الصَّحَابَةِ؟

## الـشـرح:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٠٦٣)، ومسلم (١٤٠١) من حديث أنس ﴿ اللهُ ا

هم طمعوا في أي شيء؟ طمعوا في الأجر، طمعوا في الفضل، أيضاً كانوا هم الصحابة في عهد النبي ﷺ.

فقال أحدهم: أما أنا فلا آكل اللحم، وقال الآخر: أما أنا فأقوم ولا أنام، وقال الآخر: أما أنا فلا أتزوج النساء، وقال الآخر: أما أنا فلا أتزوج النساء، وقال الآخر: أما أنا فأصوم ولا أفطر، فلما بلغ النبي عَلَيْ ذلك منهم غضب عَلَيْ وقال: «لَكِنِي فأَقُومُ وَأَنَامُ، وَأَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ»، وفي رواية: «وَآكُلُ اللحْمَ، فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي، فَلَيْسَ مِنِي»، من رغب عن سنته عَلَيْ فليس منه ولو كان صحابياً!

انظر إلى كلام الشيخ كَلَّهُ حيث قال: «وَمَا ظُنُّكَ بَغَيْرِ الصَّحَابَةِ«؟ أليس أولى بأن يتبرأ النبي على منه؟ بلى، فإذًا مدار هذا الدين على الاتباع، وما ساقه الإمام كَلَّهُ في أول الكتاب من فضل الإسلام على أهله، ذلك الفضل العظيم الذي يبارك الله على لأهله في قليل أعمالهم ويرفعهم به درجات عالية، إنما مداره على أن تكون متبعاً لسنته على أنهجه.

إذا التبست عليك السبل والطرق، فابحث ما هو نهج النبي على وأصحابه وعُض عليه بالنواجذ تكن على ذلك بيقين، إذا التبست السبل فأنت لست ملزماً بالسبل المختلفة، لست ملزوماً بالطرق التي يُقال فيها: إنها ليست على السبيل والسنة، إنما الطريق التي يقال فيه بإجماع أنه على السبيل والسنة، مهما قال الناس فيه وفي أهله، فالزمه؛ لأنه هو سبيل النجاة بيقين، وغيره ليس بسبيل نجاة بيقين، بل يقول أهله أنه سبيل نجاة، فكيف إذا كان مما يقول أئمة أهل العلم: إنّه سبيل ضلال من البدع والخرافات؟ وكيف بما يقول فيه أهل العلم وأئمة السنة إنّه سبيل شرك وسبيل كفر بالله على عمن أنواع

الإشراك به من بناء القباب على القبور، وهو وسيلة إلى تعظيم أصحابها، من دعاء أصحابها، ومن النذر لهم، والذبح لهم، أو من تأليه أحداً مع الله على، واعتقاد أن فيه صفات من صفات الألوهية؟

#### إذاً دار الأمر في هذا الباب على مسائل:

المسألة الأولى: أنه ليس كل من انتسب إلى أحد أنه يُقر إليه بالنسبة، بل ربما انتسب والمُنْتَسَب إليه مُتبرئ ممن انتسب إليه، فليس كل من ادعى دعوة تُسلَّم له.

المسألة الثانية: أن الضابط في هذا الانتساب هو الالتزام بالسنة، وليس الضابط فيه الظواهر التي تكون فيه ظاهرة على الحق، مثل الخوارج: يصلون صلاة عظيمة، ويصومون صياماً عظيماً، فهذا ربما اغتر به بعض الناس، وقال: كيف تقتلون هؤلاء وهم لهم من العبادة ما لهم؟ والأولى أن تتوجهوا إلى المشركين والكفار وتقتلوهم.

نقول: النبي ﷺ أمر بهؤلاء وأمر بهؤلاء، ووصف المؤمنين بأنهم يقتلون أولئك الخوارج، وأن الخوارج يخرجون إلى أن يُقاتل آخرهم مع الدجال. فهي ليست فرقة انقضت، لا، حتى يقاتل آخرهم مع الدجال. إذاً فالمسألة الثانية: أنه لا يُغتر في وزن الناس وفي ضبط الأمور، لا يُغتر بالظواهر، بل يُنظر إلي الأمر الأصل وهو: هل هناك اتباع؟ هل هناك سنة أم لا؟ أما الظواهر فلا يُغتر بها، فالظواهر دلالات، لكن الأصل هو الذي يُبحث عنه.

المسألة الثالثة: أن النبي ﷺ تبرأ من قرابته لما لم يكونوا على الإيمان فمن أراد محبته ﷺ فليكن على سنته، كما قال: «مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي».

ونقف هنا وقفة أخيرة عند قوله: «مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي، فَلَيْسَ مِنِي»، وهي: أن الرغب عن سنة النبي على هو أنواع تتشكل بتشكل الزمن، وباختلاف أهل الأزمان المختلفة، فقد رغب أناس عن سنة النبي على في أزمان الاعتقاد في الزمن الأول، ورغب أناس عن سنته في العمل في أزمان مختلفة، وفي هذا العصر ظهر فكرٌ جديد يرغب عن السنة بأساليب مختلفة، تارةً يقول: إن السنة لا تصلح في هذا الزمن بكلها إنما نأخذ منها ما يناسب الزمن؛ لأنه ربما إذا التزمنا بكل ما جاء في السنة أن يتهمنا العالم بأننا متأخرون، وبأننا لا نفهم، وبأننا كذا وكذا من الاتهامات. وهذا قد قاله طائفة من المفكرين.

وأيضاً هناك صورة أخري من معارضة السنة بالعقل؛ كما هو عليه بعض من ينتسب إلي الدعوة، حيث يعارضون السنة بالعقل، ويقولون: لابد أن نأخذ من السنة بما تجزم به القواعد العقلية. وهذا موجودٌ اليوم في غير ما بلد من بلاد المسلمين.

كذلك في قوله: «مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي، فَلَيْسَ مِنِّي»، من رغب عن سنته في أعظم طريق إلا وهو ما دلنا عليه قول الله على: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ ا

وليس هذا حُكْماً منا ولكنه حكمٌ من رسول الله ﷺ، فإذا قالوا: الدعوة لا تدخل في ذلك. فيجابون: أليست الدعوة عبادة لله ﷺ؛ فإذا قالوا:

بلى. نقول: فهي داخلة. وإذا قالوا: الدعوة عادة. نقول: نعم لا تدخل؛ لأن العادات الأمر فيها واسع، وإذا قالوا الدعوة إلى الله على معاملة من المعاملات. نقول: نعم لا تدخل. لكن الجواب الوحيد الذي لا محيد لهم عنه هو: أن الدعوة عبادة، فلابد أن يكون النهج نهجاً سلفياً، نهجا نبوياً، حتى نكون على سنة النبي على القوله: «مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنتِي، فَليْسَ مِنِي، والعباد إنما يؤتون من أنفسهم، وبعض المسلمين وخاصة الذين ينشدون رفعة الإسلام، ورفعة أهل الإسلام، ويدعون إلى الله على يصابون بأنواع من البلاء، وسبب ذلك أنهم خالفوا السنة؛ كما قال على: ﴿وَمَا أَصَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَهِ مَا كَسَبَتَ أَيّدِيكُم وَيَعْفُوا عَن كَتِيرٍ الشورى: ٣٠]، فإذا أردنا صحة في اعتقاداتنا، وصحة أردنا صحة في اعتقاداتنا، وصحة في أمورنا كلها، صحة شرعية، يعني: عملاً صواباً متقبلاً ومقبولاً عند الله على فليكن ميزاننا لكل شيء هو السنة على طريق من نقل السنة إلينا علماً وعملاً وقدوة وهدياً، وهم صحابة رسول الله ومن تبعهم على هذا النهج السوي إلى وقتنا هذا.

## بَابُ: قَوْلِ اللهِ تَعَالَي: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبْرَهِ عُمْ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِىۤ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﷺ [البقره: ١٣٢].

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ثُمَّ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ۗ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﷺ [النحل: ١٢٣].

#### السرح:

هذا الباب ذكر فيه الإمام كَلَمْهُ قول الله عَلَىٰ: ﴿ فَأَقِدُ وَجُهَكَ لِللِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ ٱللَّهِ اللَّهِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وهذا الباب مراد المصنف منه: أن المسلم يجب عليه أن يلزم الفطرة التي فطر الله الناس عليها، يعني: التي خلق الله على الخلق لها إلا وهي الإسلام، وأن الناس مطالبون أن يلتزموا بهذه الفطرة، وألا يُبدلوا خلق الله على الذي خلق الناس لأجله، فقال على: ﴿فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلبِّينِ حَنِيفًا فَطَرَتَ الله عَلَى الذي خلق الناس لأجله، فقال على: ﴿فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلبِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ الله عَلَى الله عَلَى الرسول عَلَيْهُ ، ومراده: أن من بدل دين الرسول على السواء كان ذلك في الاعتقادات والأعمال، سواء كان ذلك في الاعتقادات والأعمال، فإنه قد غير فطرة الله، والله على أمر نبيه على بقوله: ﴿فَأَقِمْ وَجُهكَ لِلدِينِ وَلا تُبدل في خلق الله عني: واتبع فطرة الله ﴿فِطْرَتَ اللهِ اللهِ الله الناس لها؛ ولا تُبدل في خلق الله عني: في تلك الفطرة التي خلق الله الناس لها؛ كما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى -.

فمراده بذلك: أن فضل الإسلام علي أهله إنما يكون لأولئك الذين استمسكوا بالفطرة الأولي، استمسكوا بدين الإسلام قبل أن يدخله التغير والتبدُل، قبل أن يحرف طائفة من أتباع محمد على دينهم، وأن ينشئوا البدع، وأن يتنكبوا صراطه المستقيم، وأن يفرطوا في إقامة الوجه لله على بالدين حنيفاً.

وهذا أصلٌ عظيم يبين فيه الإمام علله أنه واجبٌ علي العباد أن يلتزموا بما كان عليه النبي على الممتثلون لقوله كان عليه النبي على أوما كان عليه صحابته على إبراهيم على كان متمثلاً لدين تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾ أيضاً إبراهيم على كان متمثلاً لدين الله، وكان على فطرة الله على، كان على أكمل ما يكون؛ لهذا أوحى الله على لنبيه على أن يتبع ملة إبراهيم حنيفاً، قال على: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ الله عَلَى أَنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ الله النحل: ١٢٣]، وبيّن في هذا المعنى حديث ابن مسعود عليه الذي رواه الترهندي وغيره، ويأتي بيانه المعنى حديث ابن مسعود عليه الذي رواه الترهندي وغيره، ويأتي بيانه المعنى حايث الله تعالى -.

فمراد المؤلف كَالله: أنه يجب الاستمساك بالفطرة، التي هي دين النبي كلي أن يحدث التحريف والتبديل؛ ولهذا وسم هذا الباب بقوله كلا: ﴿ فَأَقِمُ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾ [الروم: ٣٠]، أي: أقم وجهك ومن اتبعك، وخص الوجه؛ لأنه أشرف أعضاء الإنسان الظاهرة، وفيه الحواس، وكانوا يأنفون من أن يُتعدي عليه؛ وكما في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَامُ ﴾ من أن يُتعدي عليه؛ وكما في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهامُ أَلَى النصص: ٨٨]، وليس المقصود أن لا يقيم إلا وجهه. وقوله: ﴿ حَنِيفًا ﴾ ، أي: مائلاً عن سبيل الشرك والمضلين، والحنف: الميل: فالحنيف هو المائل عن الشرك قصداً إلى الإيمان. وقوله: ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ ﴾ [الروم: ٣٠]

لأهل العلم في إعرابه مسلكان(١):

الأول: أنه مفعول به لفعل محذوف والتقدير اتبع فطرة الله.

الثاني: أنه مصدر لما يفهم من قوله: ﴿فَأَقِدْ وَجُهَكَ، وهو اختيار ابن عرير.

وقيل (٢): معنى ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ ﴾ هي: الإسلام، وتوحيد الله، وإخلاص العبادة له، ومعني ﴿ عَلَيْهَا ﴾ لها، كقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَسَأَتُمُ فَلَهَا ﴾ [الإسراء: ٧]، أي: عليها، فالمعني: التي خلق الناس لها، فهي في المعني كقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجِّنَ وَالْإِنسَ إِلّا لِيعَبّدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]، فقد فطر الله الناس عليها أول الأمر كما في حديث عياض بن حمار فَ الله عند مسلم مرفوعاً: «خَلَقْتُ عِبَادِي حُنَفَاءَ كُلّهُمْ،

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۲۱/ ٤٠)، وإعراب القرآن للنحاس (۳/ ۲۷۱)، وتفسير القرطبي (۱) ۲۲٪)، وروح المعاني للألوسي (۲۱/ ۳۹)، قال الشوكاني في فتح القدير (٤/ ٢٤٪): (وَانْتِصَابُ فِطْرَةَ عَلَى أَنَّهَا مَصْدَرٌ مُؤَكِّدٌ لِلْجُمْلَةِ الَّتِي قَبْلَهَا.

وَقَالَ الزَّجَّاجُ: فِطْرَةَ مَنْصُوبٌ بِمَعْنَى: اتَّبعْ فِطْرَةَ اللَّهِ، قَالَ: لِأَنَّ مَعْنَى فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّين: اتَّبعْ ﴿فَأَقِدْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ﴾ الدِّينَ، وَاتَّبعْ فِطْرَةَ اللَّهِ.

وَقَالَ ابْنُ جَرِيرٍ: هِيَ مَصْدَرٌ مِنْ مَعْنَى ﴿ فَأَقِدْ وَجُهَكَ ﴾ ؛ لِأَنَّ مَعْنَى ذَلِكَ: فِطْرَةُ اللَّهِ النَّاسَ عَلَى الْإِعْرَاءِ، أَي: الْزَمُوا فِطْرَةَ اللَّهِ، أَوْ عَلَيْكُمْ فِطْرَةَ اللَّهِ، وَقِيلَ: هِيَ مَنْصُوبَةٌ عَلَى الْإِعْرَاءِ، أَي: الْزَمُوا فِطْرَةَ اللَّهِ، أَوْ عَلَيْكُمْ فِطْرَةَ اللَّهِ، وَرَدَّ هَذَا الْوَجْهَ أَبو حَيَّانَ وَقَالَ: إِنَّ كَلِمَةَ الْإِغْرَاءِ لَا تُضْمَرُ إِذْ هِيَ عِوضٌ عَنِ الْفِعْلِ، اللَّهِ، وَرَدَّ هَذَا الْوَجْهَ الْوِعْنِ، وَالْمُعَوَّضُ عَنْهُ، وَهُوَ إِجْحَافٌ. وَأَجِيبُ بِأَنَّ هَذَا رَأْيُ الْبَصْرِيِّينَ، وَأَمَّا الْكِسَائِيُّ وَأَنْبَاعُهُ، فَيُجِيزُونَ ذَلِكَ). ا.ه.

 <sup>(</sup>۲) انظر: تفسير الطبري (۲۱/ ٤٠)، و تفسير القرطبي (۱٤/ ۲۶ – ۳۰)، وزاد المسير لابن المجوزي (۲/ ۲۹۹، ۳۰۰)، وفتح القدير للشوكاني (۲/ ۲۲٤)، وروح المعاني للألوسي (۲۱/ ٤٠ – ٤١).

وَإِنَّهُمْ أَتَتْهُمُ الشَّيَاطِينُ فَاجْتَالَتْهُمْ عَنْ دِينِهِمْ (١).

وقيل: معني ﴿ فِطْرَتَ ٱللهِ ﴾ ما سبق لهم في علم الله في الشقاوة والسعادة وليس هذا القول بالقوي. وقيل ﴿ فِطْرَتَ ٱللهِ ﴾ خلق الله، فإن معني فَطَرَ في اللغة خَلَقَ على غير مثالٍ سابق (٢).

فهذا القول فيه رعاية للمعني اللغوي لكن لا يساعده تمام الآية الأحاديث، فالمعني الصحيح أنه الإسلام والتوحيد وهذا لأسباب:

\* أنه معروف عن أكثر السلف.

\* أن الله أضافها لنفسه، فيقتضي تكريماً؛ كمثل ناقة الله، ومجرد الخلق وسبق العلم لا يقتضي تشريفاً خاصاً، لكن هذا يناسب الإسلام والإخلاص.

\* قوله بعده: ﴿ أَلَّتِى فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْمَ ﴾ ، والقولان لا يناسبهما هذا الساق.

\* أول الآية يُفهم أنه الإسلام والدين، حيث قال: ﴿ فَأَقِدُ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَيْثَ قَالَ: ﴿ فَأَقِدُ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَيْبِ فَاللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ فَا اللَّهِ اللَّهِ فَا اللَّهِ فَا اللَّهِ اللَّهِ فَا النَّاسُ لَه.

\* ولما في الصحيحين عن أبي هريرة ﴿ اللهُ مُرفوعاً: «مَا مِنْ مَوْلُودٍ إلا يُولدُ عَلى الفِطْرَةِ فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ أَوْ يُنَصِّرَانِهِ أَوْ يُمَجِّسَانِهِ (٣)، مما يدل

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨٦٥) من حديث عياض بن حمار المجاشعي ﷺ.

 <sup>(</sup>۲) انظر: العين (٧/ ٤١٨)، وتهذيب اللغة (١٣/ ٢٢٢)، ومقاييس اللغة (٤/ ٦١٠)،
 والنهاية في غريب الحديث والأثر (٣/ ٤٥٧).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه (ص٦١).

على أن الفطرة غايرت اليهودية والنَّصرانية والمجوسية، وأن المولود إذا تُرك لفطرته لاهتدى إلى الإسلام.

\* ولقول النبي ﷺ: «كَمَا تُنْتَجُ الْبَهِيمَةُ بَهِيمَةً جَمْعَاءَ هَلْ تُحِسُّونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ؟ حَتَّى تَكُونُوا أَنتُمْ تَجْدَعُونَهَا»، فهي تولد ليس فيها عيب، فهل تحسون فيها نقصاً من جدع وغيره؟ حتى يغيرها أهلها، وكذلك المولود يكون كالبهيمة مستوية الشكل حسنة الصورة.

وقوله: ﴿لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ﴾، خبر في معنى النهي، فإن الخبر قد يكون معناه النَّهي، وإذا عدل عن صريحِ النَّهي أو الأمر إلى الخبرية كان أبلغ في الأوامر، فالمعنى: لا تغيروا دين اللهِ ولا تبدلوا خلق الله.

وخلق الله المرادبه: الدَّين؛ كما قال الله ﷺ -على إحدى القراءات-(١) ﴿ إِنْ هَلْاً إِلَّا خُلُقُ ٱلْأُولِينَ، ودين اللهِ هو الذي وصَّى به إبراهيم بنيه ويعقوب، فمن شكَّ في عبادة فلينظر هل هي مغيرة أم لا.

#### CAN CAN CAN

<sup>(</sup>۱) قال البغوي في تفسيره (۳/ ٣٩٤): (قَرَأَ ابْنُ كَثِيرٍ، وأبو جَعْفَرٍ، وأبو عَمْرٍو، وَالْكِسَائِيُّ وَيَعْقُوبُ: (خَلْقُ) بِفَتْحِ الْخَاءِ وَسُكُونِ اللَّامِ، أَيْ: اخْتِلَاقُ الْأَوَّلِينَ وَكَذِبُهُمْ دَلِيلُ هَذِهِ الْقِرَاءَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا ﴾ [الْعَنْكَبُوتِ: ١٧]، وَقَرَأَ الْآخَرُونَ (خُلُقُ) بِضَمِّ الْجَرَاءَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: عَادَةُ الْأَوَّلِينَ مِنْ قَبْلِنَا، وَأَمْرُهُمْ أَنَّهُمْ يَعِيشُونَ مَا عَاشُوا ثُمَّ يَمُوتُونَ وَلَا بَعْثَ وَلَا حِسَابَ). ا.ه.

وَعَنْ ابْنِ مَسْعُودٍ وَ إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «إِنَّ لِكُلِّ نَبِيٍّ وُلاةً مِنْ النَّبِيِّين، وَإِنَّ وَلِيِّي مِنْهُمْ أَبِي إِبْرَاهِيمَ وَخَليلُ رَبِّي»، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ إِنَ النَّبِيِّ وَاللَّهُ وَلِيًّ وَاللَّهُ وَلِيًّ وَاللَّهُ وَلِي النَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ اُتَبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِيُّ وَاللَّهِ وَلِيُ النَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ اُتَبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِيُ وَاللَّهُ وَلِيُ النَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ التَّبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِيُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ مِذِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

## الـشــرح:

حديث ابن مسعود ﴿ وَاهُ التَّرَمَذَيُّ وَأَحَمَدُ وَالْبَرَارِ ، وَرُوي مُوصُولاً ومرسلاً ، والصواب: ما رواه التَّرمَذي أنه مرسل عن ابن مسعود ﴿ وَالْمُحْوَدُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَل

وقوله: «وُلاةً» جمع ولي، أي: ناصر ومتبع ومحب، والحديث في معنى الآية، وظاهر الحديث أن لكلِّ نبيِّ واحداً من الأنبياء يختص بولايته، ولم يقل في الحديثِ «وليّاً من النَّبيين»، وإنما قال: «وُلاةً» لإفادة الاستغراق، ويُفسر ذلك آخر الحديث، حيث قال: «وَإِنَّ وَلِيِّي مِنْهُمُ أَبِي إِبْرَاهِيم وَخَليلُ رَبِّي»، فهو الذي اختص به؛ لأن ملته خلصت من جميع شوائبِ الشِّركِ، فهي كملة محمد ﷺ خالصة من كلِّ طريقٍ يوصل إلى الشرك.

(۱) أخرجه الترمذي (۲۹۹۰)، والبزار (۵/ ۳٤٥، ۳٤٦)، والحاكم في المستدرك (۲/ ۳۲۰) من حديث مسروق عن ابن مسعود ﷺ، وأخرجه الإمام أحمد في المسند مرسلاً (۱/ ٤٠٠، ٤٢٩) وليس فيه مسروق.

وقد اختُلف في وصله وإرساله، ورجح أبو حاتم وأبو زرعة الرازيان إرساله، انظر: العلل (٢/ ٦٣)، وقال الترمذي بعد روايته له مرسلاً - أي بإسقاط مسروق -: (هذا أصح من حديث أبى الضحى عن مسروق). ١.هـ. وفيها تمام إقامة الوجه، وفي بعضِ الشَّرائع جائز سجود التحية؛ كما في قصة يوسف ﷺ (١)، وحُرِّم في الإسلام؛ لأنه وسيلة إلى الشِّركِ.

وكذلك في بعضِ الشَّرائعِ التبرك، وفيها بعض الوسائل التي هي في شرعنا محرَّمة، كذلك كل طريق يؤدي إلى الشِّركِ.

<sup>(</sup>۱) قال ابن جرير الطبري في تفسيره (٦٨/١٣): (قال قَتَادَةَ: ﴿وَخَرُّواْ لَهُ سُجَّدًا ﴾، وَكَانَتْ تَحِيَّةً مَنْ قَبْلَكُمْ، كَانَ بِهَا يُحَيِّي بَعْضُهُمْ بَعْضًا، فَأَعْطَى اللَّهُ هَذِهِ الْأُمَّةَ السَّلَامَ، تَحِيَّةً أَهْلِ الْجَنَّةِ، كَرَامَةً مِنْ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَجَّلَهَا لَهُمْ، وَنِعْمَةً مِنْهُ)، وذكر نحوه عن سفيان، وابن جريج، والضحاك.

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ اللهَ لا يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ " ( ) .

## الـشـرح:

هذا الحديث رواه مسلم وجماعة، وفي لفظ: «إِنَّ اللَّهَ لا يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَادِكُمْ ولا إِلَى صُورِكُمْ» فلا يمتدح الناس إلا بما تقربوا به إلى الله؛ لأن الأجسام لا يُمتدح بها، فكم من مزدرى الجسم وهو عظيم عند الله؟ كابن مسعود لما كشفت الرِّيحُ ساقيه ضحك منه الصحابةُ، فقال النَّبِيُّ ﷺ: «أَتَعْجَبُونَ مِنْ دِقَّةِ سَاقَيْهِ؟! لَهُمَا أَثْقَلُ في الْمِيزَانِ مِنْ أُحُدٍ»(٢)، وقد ذمَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۵٦٤) من حديث أبي هريرة ﷺ، ولفظه: "إِنَّ اللَّهَ لاَ يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَادِكُمْ وَلاَ إِلَى صُوَرِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ..»، وفي لفظ له: "إِنَّ اللَّهَ لاَ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ» إِلَى صُوَرِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ»

قال الهيثمي في مجمع الزوائد (٩/ ٢٨٩): (رواه أحمد وأبو يعلى والبزار والطبراني من طرق، وفي بعضها: «لَسَاقًا ابْنِ مَسْعُودٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَشَدُّ وَأَعْظُمُ مِنْ أُحُدٍ»، وفي بعضها: «بَيْنَا هُوَ يَمْشِي وَرَاءَ رَسُولِ اللهِ ﷺ إِذْ هَمَزَهُ أَصْحَابهُ»، وأمثل طرقها فيه: عاصم ابن أبي النجود، وهو حسن الحديث على ضعفه، وبقية رجال أحمد وأبي يعلى رجال الصحيح).

اللهُ المنافقين مع حُسْنِ أجسامهم فقال: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعَجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ ﴾ [المنافقون: ٤].

وكذلك لا يُنظر إلى الأموال، وهي فتنة وابتلاء قال عَلَيْنَ : ﴿ أَنَمَا آمُولُكُمُ وَاللَّهُ فِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنَ الْكُنُوزِ مَا وَقَد قال عَلَيْنَ عَن قارون : ﴿ وَءَالَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لِنَانُوا بِالعَصْبَةِ أُولِى اللَّهُ وَ القصص: ٢٦]، فكانت المفاتيح تحملها قافلة، قال عَلَيْنَ : ﴿ فَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الْأَرْضَ ﴾ [القصص: ٨١]، وقال تعالى : ﴿ أَمَّا مَنِ اللَّهُ فَلَ اللَّهُ تَصَدّىٰ ﴿ وَمَا عَلَيْكَ أَلّا يَزَّلَى ﴿ وَأَمَّا مَن جَآءَكَ يَسْعَىٰ ﴿ وَهُو وَهُو يَعْشَىٰ ﴾ [عبس: ٥-١٠].

فالعبرة بما عليه القلب والعمل، فهما زاد الآخرة، وأما حسن الصورة والمال من زاد الدُّنيا لا تعدل عند الله جناح بعوضة.

ومناسبة الحديث للباب قوله: «وَلكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ»، والقلوب تكون صالحة إذا كانت على الفطرة، وكذلك الأعمال إذا كانت على سنة الرسولِ ﷺ لم تتبدل، والنظر إلى القلوب والأعمال يتضمن الإكرام.

CAN CAN CAN

وَلَهُمَا عَنْ ابْنِ مَسْعُودٍ وَ اللَّهِ عَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَأَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الْحَوْضِ، وَلَيُرْفَعَنَّ إِليَّ رِجَالٌ مِنْ أُمَّتِي حَتَّى إِذَا أَهْوَيْتُ لأُنَاوِلَهُمْ اخْتُلِجُوا دُونِي، فَأَقُولُ: أَيْ رَبِّ، أَصْحَابِي! فيُقَالُ: إِنَّكَ لا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ اللهُ ا

وَلَّهُمَا عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَ اللّهِ عَلَيْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: «وَدِدْتُ أَنَّا قَدُ رَأَيْنَا إِحْوَانَكَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «أَنْتُمْ أَصْحَابِي وَإِحْوَانُنَا الَّذِينَ لَمْ يَأْتُوا بَعْدُ» فَقَالُوا: كَيْفَ تَعْرِفُ مَنْ لَمْ أَصْحَابِي وَإِحْوَانُنَا الَّذِينَ لَمْ يَأْتُوا بَعْدُ» فَقَالُو: «أَرَأَيْتُمْ لُوْ أَنَّ رَجُلاً لَهُ خَيْلٌ يَاْتِ بَعْدُ مِنْ أُمَّتِكَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ فَقَالَ: «أَرَأَيْتُمْ لُوْ أَنَّ رَجُلاً لَهُ خَيْلٌ عُرَّ مُحَجَّلَةٌ بَيْنَ ظَهْرَيْ خَيْلٍ دُهُم بُهُم بُلا يَعْرِفُ خَيْلَهُ؟»، قَالُوا: عُرَّ مُحَجَّلِينَ مِنْ الْوُضُوءِ وَأَنَا مُحَجَّلِينَ مِنْ الْوُضُوءِ وَأَنَا فَرَطُهُمْ عَلَى الحَوْضِ، إلا لَيُذَادَنَّ رِجَالٌ يَوْمَ القِيَامَةِ عَنْ حَوْضِي فَرَطُهُمْ عَلَى الحَوْضِ، إلا لَيُذَادَنَّ رِجَالٌ يَوْمَ القِيَامَةِ عَنْ حَوْضِي فَرَطُهُمْ عَلَى الحَوْضِ، إلا لَيُذَادَنَّ رِجَالٌ يَوْمَ القِيَامَةِ عَنْ حَوْضِي فَرَطُهُمْ عَلَى الحَوْضِ، إلا لَيُذَادَنَّ رِجَالٌ يَوْمَ القِيَامَةِ عَنْ حَوْضِي كَمَا يُذَادُ البَعِيرُ الضَّالُ، أُنَادِيهِمْ إلا هَلُمَّ فَيُقَالُ: إِنَّهُمْ قَدْ بَدَّلُوا بَعْدَكَ فَأَقُولُ سُحْقاً سُحْقاً سُحُقاً اللهِ عَلَى الْعَلَى فَا مُنْ الْمُ فَا اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى الْمَالُ اللهِ عَلَى الْمُولَا سُحْقاً سُحُقاً اللهُ عَلَى الْعَلَى فَا اللّهِ عَلَى الْمَالَ اللّهِ عَلَى الْمُ عَلَى الْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الْمَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الْحَوْلُ اللّهُ الل

ولَلبُخَارِيِّ: «بَيْنَا أَنَا قَائِمٌ إِذَا زُمْرَةٌ حَتَّى إِذَا عَرَفْتُهُمْ خَرَجَ رَجُلٌ مِنْ بَيْنِي وَبَيْنِهِمْ فَقَالَ: هَلُمَّ، فَقُلتُ أَيْنَ؟ قَالَ: إلى النَّارِ وَاللهِ، قُلتُ: وَمَا شَأْنُهُمْ؟ قَالَ: إِنَّهُمْ ارْتَدُّوا بَعْدَكَ عَلَى أَدْبَارِهِمْ القَهْقَرَى، ثُمَّ إِذَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷۰٤۹)، ومسلم (۲۲۹۷) من حديث ابن مسعود رها ولفظ مسلم: «أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الْحَوْضِ، وَلَأُنَازِعَنَّ أَقْوَامًا ثُمَّ لَأُغْلَبَنَّ عَلَيْهِمْ، فَأَقُولُ: يا رَبِّ أَصْحَابِي أَصْحَابِي، فَيُقَالُ: إِنَّكَ لاَ تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ».

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٤٩) من حديث أبي هريرة ﷺ.

زُمْرَةً - فَذَكَرَ مِثْلَهُ - قَالَ: فَلَا أُرَاهُ يَخْلُصُ مِنْهُمُ إلا مِثْلِ هَمَلُ النَّعَمِ» (١).

وَلَهُمَا فِي حَدِيثِ ابْنِ عَبَاسِ فَيْ: فَأَقُولُ كَمَا قَالَ الْعَبْدُ الْصَّالِحُ: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ اللهِ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَيْهِمْ وَالمَانِدة : ١١٧] (٢).

#### الـشــرح:

بعد أن ذكر المؤلف كله الآيات والأحاديث المشتملة علي بيان وجوب إقامة الوجه في الدين، والميل عن سبل أهل الضلال، وأنها فرض من فرائض الله على، وأن التبديل والتغيير محرم من المحرمات، ذكر أثر ذلك في الآخرة، وأحاديث تدل علي حرمة تبديل الدين، وعلى أن الواجب هو الاستقامة على ما كان عليه الرسول على وأصحابه على، وعدم إحداث أي شيء في الاعتقادات ولا في العبادات؛ ولهذا ذكر أحاديث الحوض.

وأحاديث الحوض مشتملة على أن أناساً يُخْتلجُون، أي: يُصدون، وينزعون، ويذادون أيضاً، أي: يُدفعون بشدة عن ورود حوض رسول الله ﷺ.

وفي هذه الأحاديث ذكر السبب لهذا الدفع بشدة، ولهذا الإبعاد عن حوض رسول الله علية، وهذا هو مقصود المؤلف كله من إيراد أحاديث

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٥٨٧) من حديث أبي هريرة رهيه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۳۳٤۹، ۳۲٤۷، ۲۹۲۵)، ومسلم (۲۸۹۰) من حديث ابن عباس اللها.

الحوض في هذا الباب، وليس مقصوده إثبات عقيدة الحوض، وإنما المقصود أن أناساً يذادون عن الحوض ويدفعون عنه بشدة، فيقول النبي على المقتبي أُمَّتِي أُمَّتِي أُمَّتِي أُمَّتِي أُمَّتِي أُمَّتِي أَو «أُصَيْحَابِي» أو «أُصَيْحَابِي» فيجاب عليه على المعلى المجوبة مختلفة، منها:

- \* «إِنَّكَ لا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ».
- \* ﴿إِنَّهُمْ لَم يَزَالُوا مُرْتَدِّينَ عَلَى أَعْقَابِهِمْ».
  - \* «إِنَّهُمْ أَحْدَثُوا بَعْدَكَ حَدَثًا».

وهذه الأحاديث وغيرها تدل علي ذم الإحداث، وعلى فضيلة التمسك بالأمر الأول.

وأحاديث حوض النبي ﷺ متواترة (١)، وأن للنبي ﷺ حوضاً من صفته: أولاً: «مَاؤُهُ أَشَدُّ بَيَاضًا من اللَّبَنِ وَأَحْلَى من الْعَسَلِ»(٢).

ثانيًا: أن عرفه -أي رائحته- أطيب من المسك كما في الحديث: «مَاؤُهُ

<sup>(</sup>۱) تواترت الأحاديث في وصف حوض النبي ﷺ، وفيمن يرده من أمته ومن يُزاد عنه، رويت عن أكثر من خمسين صحابيًا، انظر مجموع طرقها ومن رواها من الصحابة في فتح الباري (۲۹/ ۲۹)، وعمدة القاري (۲۳/ ۲۳)، قال الحافظ ابن حجر: (وَلِكَثِيرٍ مِنْ هَوُلاءِ الصَّحَابَةِ فِي ذَلِكَ زِيَادَةٌ عَلَى الْحَدِيثِ الْوَاحِد كَأْبِي هُرَيْرَة وَأُنس وبن عَبَّاسٍ وأبي سَعِيدٍ وعبد اللَّهِ بْنِ عَمْرو، وَأَحَادِيثُهُمْ بَعْضُهَا فِي مُطْلَقِ ذِكْرِ الْحَوْضِ، وَفِي صِفَتِهِ بَعْضُهَا، وَفِيمَنْ يَرِدُ عَلَيْهِ بَعْضُهَا، وَفِيمَنْ يُردُ عَلَيْهِ بَعْضُهَا، وَفِيمَنْ يُدْفَعُ عَنْهُ بَعْضُهَا، وَكَذَلِكَ فِي الْأَحَادِيثِ الَّتِي أَوْرَدَهَا الْمُصَنِّفُ فِي هَذَا الْبَابِ، وَجُمْلَةُ طُرُقِهَا تِسْعَةَ عَشَرَ طَرِيقًا، وَبَلَغَنِي أَنَّ بَعْضَ النَّي الْمُتَأَخِّرِينَ وَصَلَهَا إِلَى رِوَايَةٍ ثَمَانِينَ صَحَابِيًّا) ا. هـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٣٠٠).

## أَبْيَضُ من الْوَرِقِ وَرِيحُهُ أَطْيَبُ من الْمِسْكِ»(١).

ثالثًا: وأنه يمد من نهر الكوثر في الجنة يشخب فيه كما جاء في الحديث: «يَشْخُبُ فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الْجَنَّةِ» (٢) يعني: يغذونه بماء الكوثر.

ميزابان من نهر الكوثر في الجنة، ومداده من نهر الكوثر الخاص الذي في الجنة، أعطيه النبي ﷺ له خاصة.

رابعًا: «كِيزَانُهُ كَنُجُومِ السَّمَاءِ»(٣)، وهذا التشبيه بقوله: «كنجوم السماء» نفهم منه صفتين:

الصفة الأولى: الكثرة، بأن كثرتها كثرة نجوم السماء، وهذا يدل على مزيد راحة وطمأنينة في الشرب منه وتناوله، وأن لا يكون هناك تزاحم على كيزانه، أو أن الناس يشربون بأيديهم.

والصفة الثانية: أن كيزانه أو أباريقه أو نحو ذلك كنجوم السماء في الإشراق والبهاء والنور، فنجوم السماء فيها صفة الكثرة، وفيها صفة النور والبهاء، هذا من جهة وصف كيزانه من حيث العدد، ومن حيث الشكل.

خامسًا: شكله: فهو مربع، زواياه سواء، وأضلاعه متساوية، فقد ثبت في الصحيح أن النبي على قال: «حَوْضِي مَسِيرَةُ شَهْرٍ وَزَوَايَاهُ سَوَاءً» فهذا يدل على أن شكل الحوض مربع، وأن زواياه قائمة، وأن طوله وعرضه واحد، وهو مسيرة شهر. واختلفت الروايات كثيرًا في طوله وعرضه

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٢٩٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٣٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٥٧٩)، مسلم (٢٢٩٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٢٢٩٢) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ﷺ.

ومحصلها ما ذكرت لك من أنه شهر في شهر، وقد جاء في بعض الروايات قال على الله على الله على الله على الله على الله على المُعْبَةِ وَبَيْتِ الْمَقْدِسِ (١)، وفي رواية قال: «كما بَيْنَ الْمَدِينَةِ وَعُمَانَ أو قال: «وَعَمَّانَ (٢)، وفي رواية قال: «كما بَيْنَ الْمَدِينَةِ » وفي رواية قال: «كما بَيْنَ آيْلَةَ وَصَنْعَاءَ مِنَ الْيَمَنِ (٤)، وفي رواية قال: «كما بَيْنَ آيْلَةَ وَصَنْعَاءَ مِنَ الْيَمَنِ (٤)، وفي رواية قال: «كما بَيْنَ آيْلَةَ وَصَنْعَاءَ مِنَ الْيَمَنِ (٤)، وثم غير ذلك، وإذا قلنا: مسيرة شهر في شهر، فالمراد بالشهر بسير الجمال السير المعتاد؛ لأنه هو الأصل في التقدير، هذا من حيث طوله وعرضه وشكله.

والحوض مكانه في عرصات القيامة، فمن أهل العلم من يقول (٥): إن طوله وعرضه شهر في شهر بعد الصراط (٦).

والحوض ليس خاصاً بالنبي ﷺ، بل لكل نبي حوضٌ (٧)، وقد جاء هذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (٤٣٠١)، وابن أبي شيبة (٦/ ٣٠٩)، وأبو يعلى (٣٠٣/٢)، من حديث أبي سعيد ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٣٠٣) من حديث أنس ﴿ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٥٩١)، مسلم (٢٢٩٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦٥٨٠)، مسلم (٢٣٠٣).

<sup>(</sup>٥) قال شيخ الإسلام ابن تيمية عَلَىٰهُ في العقيدة الواسطية (ص٣٣): (وَفِي عَرَصَاتِ الْقِيَامَةِ الْحَوضُ الْمَوْرُودُ لِلنَّبِيِّ ﷺ، ماؤُه أَشَدُّ بَيَاضًا مِنَ اللَّبَنِ، وَأَحْلَى مِنَ الْعَسَلِ، آنِيتُهُ عَدَدُ نُجُوم السَّمَاءِ، طُولُهُ شَهْرٌ وَعَرْضُهُ شَهْرٌ، مَن يَّشْرَبُ مِنْهُ شَرْبَةً لاَ يَظْمَأُ بَعْدَهَا أَبَدًا).

<sup>(</sup>٦) انظر: شرح الطحاوية لابن أبي العز (ص٢٥١، ٢٥١)، وزاد المعاد (٣/ ٦٨٢، ٦٨٣) وفتح الباري (١١/ ٤٦٦ - ٤٦٨)، وعمدة القاري (٢٣/ ١٣٥)، وتحفة الأحوذي (٧/ ١٠٢)، وفيض القدير (٣/ ٣٩٩)، (٥/ ٦٧)، ومعارج القبول (٢/ ٧٧٧، ٧٧٧).

 <sup>(</sup>٧) أخرج الترمذي (٢٤٤٣) من حديث سمرة بن جندب ﴿ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ قَالَ: ﴿ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إِنَّ لِكُلِّ نَبِيٍّ حَوْضًا، وَإِنَّهُمْ يَتَبَاهَوْنَ أَيُّهُمْ أَكْثَرُ وَارِدَةً، وَإِنِّي أَرْجُو أَنْ أَكُونَ =

مسنداً ومرسلاً، والمرسل عند أهل الحديث أصح، لكن جماعة ممن كتبوا في عقائد أهل السنة والجماعة من المتقدمين ضَمَّنوا هذه المسألة كتبهم، وهي: أن لكل نبي حوضاً، والكوثر الذي قال الله عِنْ فيه: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْتُرُ لَلْهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْ فيه: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْتُرُ لَلْهُ ﴾ [الكوثر: ١]، منهم من فسره بالحوض.

ولهذا جُعل من خصائص النبي عَلَيْهُ أن له حوضاً؛ وذلك لأن ظاهر الآية أن الكوثر أعطيه النبي عَلَيْهُ خاصةً له، وقالوا: الكوثر هو الحوض؛ كما جاء في بعض الأحاديث، فدل على أن الحوض خاص به عَلَيْهُ.

والجواب: أن الكوثر نهر في الجنة، وأن الحوض ليس بخاص، ولكن الخاص به على هو صفة الماء الذي في الحوض، وهو أنه من ماء الكوثر الذي اختص به النبي على الله عنه كذلك حوضه على تشرب منه أمته، وكل نبي يدعو أمته إليه ولهذا قال لهم في هذا الحديث: «أَنْتُمْ أَصْحَابِي وَإِخْوَانُنَا الذِينَ لَمْ أَمْ وَلَهُ وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَمْ الله وأيديها بياض يعرفها بغرتها وبتحجيلها - إلا يميز هذه من هذه قالوا: بلى ، قال: فإن أمتي يأتون يوم القيامة غراً محجلين من أثر الوضوء، يعني: النبي على يدعوهم إليه ، يدعو أمته إلي حوضه ورغب - من شفقته يدعو أمته إلي حوضه ورغب - من شفقته يدعو أمته إلي حوضه ورغب - من شفقته

<sup>=</sup> أَكْثَرَهُمْ وَارِدَةً»، والحديث أخرجه البخاري في التاريخ (١/ ٤٤)، والطبراني في الكبير (٢٦٤٨)، وفي مسند الشاميين (٢٦٤٧) من حديث الحسن عن سمرة، قال أبو عيسى: (هذا حديث غريب، وقد روى الأشعث بن عبد الملك هذا الحديث عن الحسن عن النبي ﷺ مرسلاً، ولم يذكر فيه عن سمرة، وهو أصح).

وانظر: فتح الباري (١١/ ٤٦٧)، وعمدة القاري (٢٣/ ١٣٦)، وحاشية ابن القيم (١٣٦/ ١٣٦).

ورحمته - لأمته أن يأتوا فإذا بطائفة منهم يُدفعون بشدة ويختلجون، فيقول عَلَيْهِ -وهو الرؤوف الرحيم بهم -: «أُمَّتِي أُمَّتِي أُمَنِحَابِي »، فيجاب بأنهم فعلوا فعلاً منعهم من أن يستقوا من الحوض.

وهذا الذي أراده الإمام كَلَهُ من أن هناك أموراً تمنع من الشرب من حوض رسول الله على عظمها وفظاعتها، وقد جاء بالأحاديث بيان ذلك وجماع الأسباب التي من أجلها يُذاد طائفة من الحوض وهي أربعة أشياء، وكلها ثابتة صحيحة:

السبب الأول: الردة، فمن أدرك رسول الله ﷺ مؤمناً به ثم ارتد بعد ذلك، فإنه يذاد عن حوضه ولا يشرب منه.

السبب الثاني: إحداث الحدث في الدين «إِنَّكَ لا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ»، وهذا عام، وقوله في الحديث: «أَصْحَابِي» حُمل على قوله: «أُمَّتِي»، والمقصود بالأمة هنا أمة الإجابة، يعني: من أجابني لكن أحدث حدثاً في الدين، يعني: عمل أو أعتقد شيئاً لم يكن عليه رسول الله عليه ولا صحابته عليه، فإنه يذاد عن الحوض.

### والمحدثات قسمان:

- \* محدثات عقدية.
- \* ومحدثات عملية.

المحدثات في الاعتقاد: يدخل فيها كل حدث أحدثه العباد لم يكن عليه رسول الله على مثاله:

\* المحدثات في أبواب صفات الله كله، حيث أدخلوا فيها أشياء

مثل: التأويل، والتحريف، والتعطيل، والتجسيم.

\* المحدثات في أبواب الإيمان: من الغلو في التكفير، مثل ما حصل من الخوارج والمعتزلة، أو الإرجاء مثل ما حصل من المرجئة كل هذه من المحدثات.

\* المحدثات في أبواب القدر: كل من أحدث حدثاً فيه باعتقاد لم يكن عليه رسول الله ﷺ وأصحابه، فإنه يصدق عليه أنه قد أحدث حدثاً. وغير ذلك من أنواع المحدثات العقدية.

والمحدثات العملية: هي البدع العملية، كل البدع يصدق عليها أنها محدثة، فإذا كانت محدثات في الدين فهي بدع مذمومة، فكل من ابتدع بدعة أو عمل بها واعتقدها فإنه يذاد عن حوض رسول الله ﷺ؛ وذلك لقوله: "إِنَّكَ لا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ».

وهذا النوع هو الذي أراده الإمام كَلَهُ في سياق هذه الأحاديث؛ لأن الذين واجههم الشيخ كَلَهُ بدعوته أحدثوا محدثات لم يكن عليها أمر رسول الله عَلَيْهُ، وقد ثبت في الصحيحين أن النبي عَلَيْهُ قال: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُّ»(۱)، وفي رواية لمسلم أنه عَلَيْهُ قال: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَليْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ»(۱).

فإذًا هذا يدل على عظم شأن التمسك بالأمر الأول في جميع أنواع العبادات والاعتقادات، وهذا ميزان عظيم من أخذ به سلم بإذن الله في

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٩١).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص٩١).

السبب الثالث: هو ظلم العباد أو إعانة من يظلم العباد، فإنه قد جاء في الأحاديث أن الذين أُبِعدوا عن الحوض وُصِفُوا بأنهم يظلمون، وهل هذا عام في كل ظلم أم هو في الظلم العظيم؟ أكثر أهل العلم على أنه في الظلم العظيم، ظلم الناس في دمائهم أو في أموالهم أو في أعراضهم.

السبب الرابع: هو فعل الكبائر والموت علي ذلك من غير توبة، وهذا ذكره طائفة من أهل العلم ونازع فيه آخرون، وهو محل بحث.

إذاً مجمل هذه الأمور أن الورود علي حوض رسول الله ﷺ له شروط.

وأما قوله: «أُمَّتِي أُمَّتِي»، فيُعنى بها: أمة الإجابة، وليس معنى كون طائفة تذاد عن حوض رسول الله على أنهم جميعاً مرتدون، لا، ولكن منهم من يكون مرتداً، ومنهم من يكون مبتدعاً محدثاً الحدث في الدين، ومنهم من يكون ظالماً الظلم العظيم، ومعني هذا: أنه ليس كل من دُفِع عن الشرب من حوض رسول الله على يكون مخلداً في النار؛ لأنه قد جاء في الحديث أنهم يُساق بهم إلي النار، ويؤخذ بهم إلي النار، ويقول: «إلي أيْن؟»، فيقول: «إلى النّار» لا يستفاد منه التخليد فيها، بل فيقول: إن من لم يشرب من حوض رسول الله على فإنه قد يخرج من النار وقد لا يخرج باعتبار: هل كان مرتداً أو كان مؤمناً عاصياً؟

خاتمة المقال: هو أن الإمام كله يبين لنا عظم فائدة إقامة الوجه للدين حنيفاً، وعدم التبديل في الدين، والاهتمام بالفطرة، وما كان عليه إبراهيم الخليل عليه، وما كان عليه النبي عليه، ومن تمسك بهذا فإنه متمسك بالسنة ومن تمسك بالسنة ولم يحدث حدثاً كان له الفضل العظيم في الدنيا وكذلك في الآخرة ومنه: الشرب من حوض رسول الله عليه، الذي يختص به من كان مقيماً ومستقيماً على السنة، لم يغير ولم يبدل.

 وَفِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَى مَرْفُوعًا: «مَا مِنْ مَوْلُودٍ الله يُولدُ عَلَى الفِطْرَةِ، فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ، أَوْ يُنَصِّرَانِهِ، أَوْ يُمَجِّسَانِهِ، إلا يُولدُ عَلَى الفِطْرَةِ، فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ، أَوْ يُنَصِّرَانِهِ، أَوْ يُمَجِّسَانِهِ، كَمَا تُنْتَجُ البَهِيمَةُ بَهِيمَةً جَمْعَاءَ هَلْ تُحِسُّونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ ؟ حَتَّى تَكُونُوا أَنتُمْ تَجْدَعُونَهَا». ثُمَّ قَرَأَ أبو هُرَيْرَةَ وَاللهُ النَّهُ اللهُ ال

## الـشـرح:

ومن أراد مزيد البحث (٢) فليراجع كتاب (العقل والنقل)، وآخر بابٍ في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٣٥٨)، ومسلم (٢٦٥٨) من حديث أبي هريرة ﷺ،

<sup>(</sup>۲) انظر: درء تعارض العقل والنقل لشيخ الإسلام ابن تيمية كَلَهُ (٣/ ٧١، ٧٧)، (٦/ ٦٧، ٨٥)، وشفاء العليل لابن القيم كَلَهُ: (ص٢٨٣ – ٢٨٥)، وتفسير القرطبي (٧/ ٣١٤ – ٣١٨)، والتمهيد لابن عبد البر النمري (١٨/ ٥٧ – ٦٨).

كتابِ (شفاء العليل)، وكذلك (تفسير القرطبي) عند هذه الآية، و(التمهيد) لابن عبد البِّر، عند شرح حديث أبي هريرة ﴿ اللهِ عَلَى الفِطْرَةِ». 
عَلَى الفِطْرَةِ».

وَعَنْ حُذَيْفَةَ وَهِي قَالَ: كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ عَنْ الشّرِ مَخَافَةَ أَنْ يُدْرِكَنِي، فَقُلتُ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِليَّةٍ وَشَرٍّ مَخَافَةَ أَنْ يُدْرِكَنِي، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِليَّةٍ وَشَرٍّ فَجَاءَنَا اللهُ بِهَذَا الْخَيْرِ، فَهَلْ بَعْدَ هَذَا اللهِ إِنَّا كُنّا فِي جَاهِليَّةٍ وَشَرٍّ فَكَنَا اللهُ بِهَذَا الْخَيْرِ، فَهَلْ بَعْدَ فَلِكَ الشّرِّ مِنْ شَرِّ عَلْ بَعْدَ فَلِكَ الشّرِ مِنْ شَرِّ عَلْ بَعْدَ فَلِكَ الشّرِ مِنْ شَرِّ عَلْ اللهِ عَلْمِ مَنْ الْجَلْدِ مِنْ شَرِّ عَلَى الْعَيْرِ مَنْ شَرِّ عَلَى اللهِ مِنْ عُلْدَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ عُلْمَ اللهِ مِنْ عَلَى اللهِ مِنْ عُلْمَ اللهِ مِنْ عَلَى اللهِ مِنْ عَلَى اللهِ مِنْ عَلَى اللهِ مِنْ عَلْمَ اللهِ مِنْ عَلْمَ اللهِ مَنْ عَلَى اللهِ مِنْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مِنْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مِنْ عَلَى اللهِ مِنْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مِنْ عَلَى اللهِ مَنْ عَلَى اللهِ مَنْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وَزَادَ مُشْلِمٌ: «ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: ثُمَّ يَخْرُجُ الدَّجَّالُ مَعَهُ نَهْرٌ وَنَارٌ، فَمَنْ وَقَعَ فِي نَهْرِهِ وَجَبَ وِزْرُهُ، وَمَنْ وَقَعَ فِي نَهْرِهِ وَجَبَ وِزْرُهُ، وَمَنْ وَقَعَ فِي نَهْرِهِ وَجَبَ وِزْرُهُ وَمَنْ وَقَعَ فِي نَهْرِهِ وَجَبَ وِزْرُهُ وَمَنْ وَقَعَ فِي نَهْرِهِ وَجَبَ وِزْرُهُ وَحَطَّ أَجْرُهُ، قَالَ: ثُمَّ هِيَ قِيَامُ السَّاعَةِ» (١٠ .

### الـشــرح:

هذا الحديث العظيم حديث حذيفة رضي مناسبته لهذا الباب هو ما جاء فيه من قوله على الله عنه عنه مناسبته لهذا الباب هو ما جاء فيه من قوله على حينما سأله حذيفة: وَهَل بَعْدَ ذَلكَ الشَّرِّ مِنْ خَيْرٍ؟ قَال: (نَعَمْ وَفِيهِ دَخَنٌ »، قال: وَمَا دَخَنُهُ؟ قَال: (قَوْمٌ يَهْدُونَ بِغَيْرِهَدْيِي »؛ الأجل هذا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧) من حديث حذيفة ﴿ اللهُ اللهُ

ساقه، ويُفهم منه أن الاستنان بغير سنة النبي على والاهتداء بغير هديه، موجبٌ لمفارقة طريق النبي على لأنه قال: «وَفِيهِ دَخَنٌ»، والدخن لا يُرغب فيه بل هو مكروه، قال: فيه خير ولكن فيه دخن، وهذا الدخن هم هؤلاء. ثم ذكر النبي على الذين يدعون إلى هذا الدخن، وهم الدعاة على أبواب جهنم من أطاعهم قذفوه فيها، يدعون إلى المحدثات؛ يدعون إلى الشرك بالله، يدعون إلى الاعتقادات الفاسدة، يدعون إلى كل أمر لم يكن عليه الهدى الأول لاهدي الرسول على ولا هدي أصحابه، هؤلاء دعاة على أبواب جهنم؛ كأنهم واقفون عل أبوابها من أطاعهم قذفوه فيها.

وفي هذا التحذير الشديد من طاعة من يدعو إلى غير الهدى، وأن المؤمن لابد أن يكون مستبصراً في دينه، وأن يكون على دليل من أمره، فلا يتبع من يتبع دون وعي، لا يكن إمعة يسمع الكلام فيتبعه دون أن ينظر هل لهذا الأمر من أدله شرعية أم لا؟ وهذا هو حال الذين يُقْذَفُون - والعياذ بالله - في جهنم لما دعاهم دعاة جهنم.

« دُعَاةٌ علَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا» ، هؤلاء ما صفتهم؟ قال: « قَوْمٌ مِنْ جِلدَتِنَا وَيَتَكَلّمُونَ بِأَلسِنَتِنَا» ، وفي رواية: « تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ » « مِنْ جِلدَتِنَا » ، يعني: أنهم من العرب ، « وَيَتَكَلّمُونَ بِأَلسِنَتِنَا » ، يعني: باللسان العربي ؟ وهذا لأجل إلا يتوهم متوهم أن العرب لا يطرأ عليهم شرك ، أو لا يطرأ عليهم دعوة إلى غير الإسلام ، بل كما كان الأمر قبل بعث النبي على النبي على كانوا على غير الإسلام وسيعودون إلى غيره ، يعني: طائفة منهم .

وفي هذا: عدم الاغترار بالظواهر، وعدم الاغترار بالتكلم باللسان، أو باللباس الذي يلبسه المرء، وإنما العبرة بما يكون في القلب من اعتقاد ويدل عليه اللسان، وألا يغتر المرء بمن يكون ظاهره شبيهاً بحالهم؛ لأنه هنا قال صفهم، فقال: «قَوْمٌ مِنْ جِلدَتِنَا وَيَتَكَلمُونَ بِأَلسِنَتِنَا»، فهذا يعني: أن المرء يتنبه ولا يغتر بالظواهر؛ لأن الدين يحتاج إلى بصيرة، يحتاج إلى بينة.

ومن علامات ذلك: أن المرء لا يتنقل في دينه، كل يوم له رأي، وكل يوم يتبع داعياً، هذا قد يؤول به الأمر إلى أن يتبع دعاة الضلالة هؤلاء؛ كما قال مالك كَلَهُ: «مَنْ جَعَلَ دِينَهُ غَرَضًا لِلْخُصُومَاتِ أَكْثَرَ التَّنَقُّلَ» (١)، وهذا ظاهرٌ، فهؤلاء الدعاة على أبواب جهنم هم الدعاة إلى الشرك بالله، وهم الدعاة إلى الكفر بالله، وهم الدعاة إلى البدع، وهم الدعاة إلى المحدثات وهم الدعاة إلى الفجور، كل ما كان فِعْلُه يُدْخِلُ جهنم إما مؤقتاً أو دائماً فإنه وهم الدعاة إلى الفجور، كل ما كان فِعْلُه يُدْخِلُ جهنم إما مؤقتاً أو دائماً فإنه

<sup>(</sup>۱) أخرج الدارمي (۱۰ ۲/۱) عن إسماعيل بن أبي حكيم قال: «سَمِعْتُ عُمَرَ بْنُ عبد العَزِيزِ يَقُولُ: مَنْ جَعَلَ دِينَهُ غَرَضًا لِلْخُصُومَاتِ أَكْثَرَ التَّنَقُّلَ»، وذكر نحوه ابن المستفاض في القدر (ص ۲۵۲، ۲۵۳)، وابن أبي الدنيا في الصمت (ص ۲۱۱، ۲۹۳)، وأبو محمد الدينوري في تأويل مختلف الحديث (ص ۲۳)، وأبو نعيم في الحلية (۲۱۸/۹). وذكره ابن سعد في الطبقات الكبرى (٥/ ٣٧١) بلفظ: «عَرَضًا».

وقال الشاطبي في الاعتصام (٣/٣): (وَقَالَ مَعْنُ بْنُ عِيسَى: انْصَرَفَ مَالِكٌ يَوْمًا إِلَى الْمَسْجِدِ وَهُوَ مُتَّكِئُ عَلَى يَدِي، فَلَحِقَهُ رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ أَبُو الْجَدِيرَةَ يُتَّهَمُ بِالْإِرْجَاءِ. فَقَالَ: يَا الْمَسْجِدِ وَهُوَ مُتَّكِئُ عَلَى يَدِي، فَلَحِقَهُ رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ أَبُو الْجَدِيرَةَ يُتَّهَمُ بِالْإِرْجَاءِ. فَقَالَ: يَا عَبِدَ اللَّهِ! اسْمَعْ مِنِّي شَيْئًا أُكلِّمُكَ بِهِ وَأُحَاجُّكَ بِرَأْيِي. فَقَالَ لَهُ: احْذَرْ أَنْ أَشْهَدَ عَلَيْكَ. قَالَ: وَاللَّهِ مَا أُرِيدُ إِلَّا الْحَقَّ، اسْمَعْ مِنِّي فَإِنْ كَانَ صَوَابًا فَقُلْ بِهِ أَوْ فَتَكَلَّمْ. قَالَ: فَإِنْ غَلَبْتَنِي؟ قَالَ: اتَّبِعْنِي. قَالَ: فَإِنْ غَلَبْتُكَ؟ قَالَ: اتَّبَعْتُكَ. قَالَ: فَإِنْ جَاءَ رَجُلُّ فَكلَّمْنَاهُ فَقُلْ بَنَاهُ مُحَمَّدًا بِدِينٍ وَاحِدٍ وَأَرَاكَ فَعَلَبْنَاهُ؟ قَالَ: اتَّبَعَنَا. فَقَالَ لَهُ مَالِكٌ: يَا عبد اللَّهِ! بَعَثَ اللَّهُ مُحَمَّدًا بِدِينٍ وَاحِدٍ وَأَرَاكَ تَنْتَقِلُ.

وَقَالَ عُمَرُ بْنُ عبد العَزِيزِ: مَنْ جَعَلَ دِينَهُ عَرَضًا لِلْخُصُومَاتِ أَكْثَرَ التَّنَقُّلَ. وَقَالَ مَالِكٌ: لَيْسَ الْجِدَالُ فِي الدِّينِ بِشَيْءٍ). ا.هـ.

من دعا إليه كان داعياً على أبواب جهنم.

وَيَصْدُقُ عليه في يومنا هذا العلماء الذين يُحَسِّنُونَ الشرك بالله للناس والعياذ بالله، ويحسنون البدع، ويستدلون لها، وينافحون عنها.

ويصدق على ذلك الذين يدعون الناس إلى اقتراف الكبائر والشهوات بطرق مختلفة يحببونها للناس، إما الزنا، وإما شرب الخمر، وإما الربا، وإما غير ذلك، فهؤلاء داخلون في قوله: «دُعَاةٌ عَلَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ»؛ لأن هذه الأمور كبائر، والكبائر متوعد عليها من فعلها بالنار والعياذ بالله. ولهذا ساق المؤلف بعد هذا الحديث كلام أبي العالية، وفيه الخوف الشديد على سادات التابعين من البعد عن اتباع السبيل السوي، وهذا مما نخافه على أنفسنا، وبعض الناس لا يخاف علي نفسه، ومن لم يخف علي نفسه فهو ليس على سبيل سوي، بل المسلم الحق يكثر الخوف على نفسه إذا عرض له أمر من قول أو عمل، فينظر هل هذا ينجيه أم لاينجيه؟ هذه هي الطريقة السوية، وهذه طريقة أهل القلوب الحية، إذا أتى من يدعوه إلى أمر ينظر هل هذا الأمر محدث أم هو على السبيل السوي؟ إذا اشتبه عليه الأمر هل هو كذا أو كذا؟ ينظر هدي الرسول ﷺ، وينظر هدي صحابته الكرام رضي، وفي هذه نجاته، وإذا اشتبه عليه الأمر يلجأ إلى الله على ليكشف له الحال، ثم يسأل أهل العلم المتمسكين بالسنة وبعقيدة السلف الصالح فيكشفون له المراد، بإذن الله على الله قَالَ أَبُو الْعَالِيَةِ: (تَعَلَّمُوا الْإِسْلَامَ فَإِذَا تَعَلَّمْتُوهُ، فَلَا تَرْغَبُوا عَنْهُ، وَكَالَّمُ وَالْتَنْحَرِفُوا عَنِ وَعَلَيْكُمْ بِالصِّرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ، فَإِنَّهُ الْإِسْلَامُ، ولا تَنْحَرِفُوا عَنِ الصِّرَاطِ يَمِينًا وَشِمَالًا، وَعَلَيْكُمْ بِسُنَّةِ نَبِيِّكُمْ يَا اللَّهُ وَإِيَّاكُمْ وَهَذِهِ الْأَهْوَاءَ». انتهى (١).

تَأَمَلْ كَلَامِ أَبِي الْعَالِيَةِ ﷺ هَـذَا مَا أَجَلَّـهُ، وَاعْرِفْ زَمَانَـهُ الَّذِي يُحَذِّرُ فِيهِ مِنَ الْأَهْوَاءِ الَّتِي مَنْ اِتَّبَعَهَا فَقَدْ رِغِبَ عَنِ الْإِسْلَامِ.

وَتَفْسِيرُ الْإِسْلَامِ بِالسُّنَةِ، وَخَوْفُهُ عَلَي أَعْلَامِ التَّابِعِينَ وَعُلَمَائِهِمْ مِنَ الْخُرُوجِ عَنِ السُّنَةِ وَالْكِتَابِ، تَبَيَّنَ لَكَ مَعْنَي قَوْلِهُ وَالْهِ الْهَ وَلَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وَعَنْ ابْنِ مَسْعُودٍ وَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اله

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه (۲۱/ ۳٦۷)، والمروزي في السنة (ص۱۳)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (٥٦/١)، وأبو نعيم في الحلية (٢١٨/٢).

تَلَا: ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ ۚ وَلَا تَنَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَٰلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٣] رَوَاهُ أَحْمَلُ وَالنَّسَائِيُ (١).

## السرح:

كلام أبي العالية هذا خرج منه الإمام كَلَّلُهُ بفائدة وهي: أن هذا الكلام وجهه أبو العالية إلي الناس في زمانه، وزمانه فيه كبار التابعين، وفيه العلماء والزهاد والعباد، وفيه ظهور السنة وضعف البدعة أو انعدام البدعة إلا ما شاء الله، ، فخاف أبو العالية على أولئك فوصاهم بهذه الوصية، بأن عليكم التمسك بالإسلام والسنة ونبذ الأهواء، والأهواء إذا كانت موجودة في زمن أبي العالية فإنها موجودة فيما بعده من الزمان أكثر مما كان عليه، وهذا يوجب:

أ**ولاً**: الخوف منها.

ثانيًا: السعي الشديد في التمسك بالإسلام والسنة، فإن دعوي التمسك بالإسلام كثيرة، واليوم نسمع أن المسلمين هنا وهناك وفي كل مكان ألزموا أمرهم بالتمسك بالإسلام والسنة، لكن يجب أن ننظر هل عندهم محدثات أم لا؟ هل هم علي عقيدة صحيحة أم لا؟ فلا يغتر أم لا؟ هل هم علي عقيدة صحيحة أم لا؟ فلا يغتر المغتر بدعوى الإسلام بدون معرفة هذه الوصية. وإذا انتشرت الأهواء فإن أهلها يؤذون من تمسك بالإسلام والسنة، وقد جاء في حديث عن النبي عليها

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في الكبرى (٦/٣٤٣)، وأحمد (١/ ٤٣٥)، والدارمي (٢٠٢)، والبزار (١١٣/، ١١٤، ١٣١) من حديث ابن مسعود ﷺ.

أنهم سألوه لما قال ﷺ: «يُوشِكُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيْكُمُ الْأُمَمُ مِنْ كُلِّ أُفُقٍ كَمَا تَدَاعَى الْأَكْمُ الأَكْمُ مِنْ كُلِّ أُفُقٍ كَمَا تَدَاعَى الْآكلَةُ عَلَى قَصْعَتِهَا»، قَالُوا: أَمِنْ قِلَّةٍ بِنَا يَوْمَئِذٍ؟ قَالَ: «أَنْتُمْ يَوْمَئِذٍ كَثِيرٌ، وَلَكِنْ تَكُونُونَ غُثَاءً كَغُثَاءِ السَّيْلِ»(١)، والتمسك بالإسلام والسنة يُشِيرٌ، وَلَكِنْ تَكُونُونَ غُثَاءً كَغُثَاءِ السَّيْلِ»(١)، والتمسك بالإسلام والسنة يُشْرِبُ مِنْ هذا الغثاء القلة، وهم الغرباء الذين وصفهم النبي ﷺ بأنهم: «المُتَمَسِّكُ بِسُنَتِي عِنْدَ فَسَادِ أُمَّتِي»(٢).

فيتبين لك: أن هذا الكلام الذي يتكرر في شرح هذا الكتاب، وفي غيره من شروح أصول الدين وأصول التوحيد والتمسك بالسنة، أن تكرار مثل هذا وبيانه مرة تلو مرة أنه ليس بالأمر العجيب، بل هو الأمر المتعين؛ لأنه إذا لم يُكرر، ولم يُنبه عليه بطرق مختلفة، فربما غاب عن الذهن بتسلط الأهواء على الناس.

واليوم نري الأهواء كثيرة مختلفة، فلابد من الوصية بالتمسك بالإسلام

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٢٩٧)، وأحمد (٥/ ٢٧٨) من حديث ثوبان ﷺ.

وله شاهد عند البيهقي في الزهد الكبير (١١٨/٢) من رواية الحسن بن قتيبة عن ابن عباس على الله وفيه: ﴿ لَهُ أَجْرُ مِائتُهُ شَهِيدٍ ﴾.

قال ابن عدي في الكامل (٢/ ٣٢٧): (وللحسن بن قتيبة هذا أحاديث غرائب حسان، وأرجو أنه لا بأس به»، وتعقبه الذهبي في ميزان الاعتدال (٢/ ٢٧٠) بقوله: «بل هو هالك، قال الدارقطني في رواية البرقاني: متروك الحديث، وقال أبو حاتم: ضعيف، وقال الأزدي: واهي الحديث، وقال العقيلي: كثير الوهم).

والسنة، الأهواء اليوم مختلفة، وهي أنواع، فمنها: أهواء شركية، وأهواء بدعية، وأهواء علي غير النهج المستقيم والسنة، وهم المسلمون ظاهرهم الإسلام ويحرصون علي بعض السنة، ولكن ليسوا علي السنة، بل عندهم بدع، وعندهم أهواء، وليسوا علي النهج السوي؛ ولهذا يَعلم قَدر هذا الكتاب، وقدر أمثاله، وهذا الكلام الذي نكرره، مَنْ رأى الحال، ورأى خطر المحدثات وخطر الأهواء علي القلوب وعلي الناس.

وعليه فيجب علينا طلبة العلم أن ننقل هذا للناس نقلاً بيناً، واليوم ترى تهاوناً في بيان مثل هذه الأصول، فانتشرت في الناس بدع ما كانت موجودة فيما سلف، لكن لما تساهل الناس في بيان هذه الأصول العظام الكبار، وفي بيان فضل التمسك بالسنة، بل وجوب إقامة الوجه لله على حنيفاً، والبعد عن سبل المشركين، انتشر كثيرٌ من البدع والخرافات، فأصبح في طائفة من الناس بعضُ الاعتقادات الفاسدة مثل: الاعتقاد في الجن، والاعتقاد في السحر والذهاب إلى السحرة، ومثل وضع التمائم ونحوها، فترى هذا يعلق حدوة فرس على سياراته، وآخر يعلق رأس حيوان، وآخر يعلق أرنباً، وكل هذه تمائم شركية والعياذ بالله. والناس دخل فيهم هذا قليلاً قليلاً، حتى يكون في الناس الاعتقاد في الشرك الأكبر، نسأل الله على يعصمنا وجميع المسلمين من الشرك ظاهره وباطنه.

وبهذا تتضح الأمور، فالناس غفلوا، والخطباء انشغلوا بأمور ليست هي أصل الأصول، وإنما شُغلوا بأشياء أخر، تارةً في وعظيات يكررونها، وتارةً بأمور لا يستفيد منها العامة استفادة كبيرة وهم يقعون في الشرك إما الأكبر وإما الأصغر؛ كالاعتقاد في الجن، والذهاب للسحرة، ووضع التمائم ونحو ذلك. وهذا يبين لك أهمية ما ذكره أبو العالية من أنه خاف

على أهل زمانه، وهم سادات التابعين، وهم العلماء، وهم الزهاد العباد، خاف عليهم فحذرهم، كذلك يجب علينا أن نخاف على مَنْ حولنا، وأن نحذرهم التحذير الشديد، وأن نُعلم أهلينا ومَنْ حولنا أصولَ الاعتقاد، ونعلمهم الشرك وأنواعه لكي يحذروا منه. وقد قال إبراهيم الخليل عليه داعياً ربه على: ﴿وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ [ابراهيم: ٣٥]، قال أهل العلم: خاف على نفسه، وخاف على بنيه من بعده (١).

قال إبراهيم التيمي كَلَّهُ: "وَمَنْ يَأْمَنُ الْبَلاءَ بَعْدَ إِبْرَاهِيمَ" (٢) ولهذا نعلم من هذه الكلمة وهذا التعليق من الإمام كَلَّهُ سوء مقالة من يقول: إننا في هذه البلاد لسنا بحاجة إلى دراسة التوحيد، ولا إلى دراسة العقيدة، ولا إلى تدريسها ولأننا والحمد لله عقائدنا صافية وسليمة وهذا الحال الذي نراه قد انتشر وإن كان قليلاً ، لكنها بداية انتشار تبين خطأ هذه المقالة وزيفها ، وأننا أشد ما نكون بحاجة إلى بيان هذا الأمر حتى يموت الواحد منا وهو على قلب سليم لم تدنسه الأهواء، ولم تدنسه الاعتقادات الباطلة .

وينبغي إلا يغفل المرء عن أهل بيته، وأن يكرر عليهم الوصية بالتمسك بالإسلام والسنة وبيان العقيدة الصحيحة وما يضادها من البدع والشركيات، وأن يدعو المرء إلى هذا أهله ومن حوله، وأن يبصرهم بالطريقة المناسبة التي يُوصل بها الحق دون أن يحدث منهم نفرة.

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير الطبري (۱۳/ ۲۲۷، ۲۲۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق.

# بَابُ مَا جَاءَ فِي غُرْبَةِ الْإِسْلَامِ وَفَضْلِ الْغُرَبَاءِ

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ فَلَوْلَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمُ أُولُواْ بَقِيَّةٍ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنَ ٱلْجَيْنَا مِنْهُمُّ ﴾ [مود: ١١٦].

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَ اللّهِ مَرْفُوعًا: «بَدَأَ الْإِسْلامُ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأَ غَرِيبًا فَطُوبَى للغُرَبَاءِ»، رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١)، وَأَحْمَدُ (٢) مِنْ حَدِيثِ ابْنِ مَسْعُودٍ وَفِيهِ: «مَنْ الْغُرَبَاءُ؟ قَالَ: «النُّزّاعُ مِنْ الْقَبَائِلِ»، وَفِي رِوَايَةٍ: «الْغُرَبَاءُ النَّاسُ» (٣). وَللتّرْمِذِيِّ مِنْ حَدِيثِ «الْغُرَبَاءُ النَّاسُ» (٣). وَللتّرْمِذِيِّ مِنْ حَدِيثِ كَثِيرِ بْنِ عَبْدِاللّهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِهِ: «طُوبَى للغُرَبَاءِ الّذِينَ يُصْلِحُونَ مَا أَفْسَدَ النَّاسُ مِنْ سُنَّتِي» (٤).

# الـشـرح:

هذا الباب مناسب لعنوان الكتاب، فهذا الباب فيه ذكر الغرباء وما جاء

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٤٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد وابنه عبد الله في المسند (١/ ٣٩٨) من حديث ابن مسعود رهي الله وسنده صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الله بن الإمام أحمد في زوائده (٧٣/٤) من حديث عبد الرحمن بن سَنَّه ﷺ، وفي إسناده إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة. قال الحافظ: (هو واو)، وقال البخاري: (حديثه ليس بقائم). انظر: تعجيل المنفعة (١/ ٨٠٠)، ومجمع الزوائد (٧/ ٢٨٧).

وأخرجه الطبراني في الكبير (٥٨٦٧) من حديث سهل بن سعد الساعدي رضي عليه .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٢٦٣٠) من حديث كثير بن عبد الله عن أبيه عن جده، وقال: (هذا حديث حسن صحيح).

فيهم، وهذا الكتاب هو كتاب (فضل الإسلام)، وقد سبق بيان أنه يجب التمسك بأصول الإسلام، وإقامة الوجه للدين حنيفاً، وألا يحيد عنه المسلم، وهذا إذا تمسك به من تمسك فسيكون – في بعض الأحوال أو في بعض الأزمان أو في بعض الأمكنة – سيكون غريباً، فرجع الأمر إلى أن أولئك الغرباء في زمنهم فضل الإسلام عليهم ظاهر، ومنة الله على عليهم بالتمسك والاستمساك بالهدى ودين الحق بين ظاهر، والدعوة إلى سنة النبي وما في ذلك من الأجر وما يلزم لذلك من الصبر ما هو بين. والكلام عن الغرباء لا شك أنه كلام ذو شجون، وذلك أننا لا نخلوا في كل عصر من وجود طائفة غرباء، حتى في زمن التابعين، بل وفي أواخر زمن الصحابة حصلت بعض الغربة، وفي زمن التابعين ازدادت الغربة، وصارت في الأزمنة المتأخرة ظاهرة؛ ولهذا نقول: إن الغربة –بأحد الاعتبارات—تقسم إلى غربتين:

- \* غربة ظاهرة.
- \* وغربة باطنه.

### والغربة الظاهرة مَثّل لها أهل العلم بأنها:

- \* غربة أهل الصلاح والطاعة بين الفسقة والفجار .
- \* وغربة أهل العلم المستقيمين الذين طلبوا العلم لله لم يطلبوه ليماروا به السفهاء ولا ليصرفوا وجوه الناس إليهم، الذين خشعت جوارحهم وقلوبهم لله ﷺ، بين من طلب العلم ليس لله، وبين من رغب في العلم لكنه رغب لأجل الجاه أو المال أو الترفع.
- \* وغربة المستقيمين في أموالهم وإنفاقهم، وتحري المأكل والمصرف

الحلال بين أولئك الذين يأكلون من كل جهة ويصرفون في كل جهة.

وهذه غربة ظاهرة مثل لها أهل العلم بهذه الأمثلة وبغيرها ، ويتضح ذلك برؤية أصحابها .

إذاً فالغربة قد تكون في طائفة دون طائفة، وقد تكون في فئة دون فئة، تكون في العلماء في جهة ما، وتكون في العباد في جهة ما، فهذه هي الغربة الظاهرة، وأساسها الاستمساك بالإسلام الصحيح، والناس لايرغبون في ذلك، فإذا استمسك العالم بالإسلام الصحيح، ودعا إليه، وصبر على ذلك، لابد أن يكون غريباً بين أبناء جنسه، وإذا سلك صاحب المال في ماله الطريق المحمود، فلابد أن يكون غريباً بين أمثاله، وهكذا.

فإذًا الغربة الظاهرة هذه تكون بالوصف، فمن اتصفوا بالعلم فيهم غربة، ومن عندهم مال فيهم غربة، وأهل الجهاد فيهم غربة، وهكذا.

أما الغربة الباطنة: فهي التي لا يظهر أمرها، وهذه هي التي تنافس فيها المتنافسون، وهي غربة صدق القلب وقصده في توجهه إلى مولاه، بحيث تكون إراداته ورغباته إلى الله وفي الله، فيرى هذا الغريبُ الناس من حوله، وتكالبهم على الدنيا، ورغبهم فيها، وحرصهم عليها، وأنهم يرونها وكأنها الباقية، يراهم وهو متجه فيما بينهم إلى ربه، طامع في الجنة، متباعد عن النار، وكأنه غريب فيما بينهم؛ لأن قصده وتوجه قلبه مختلف عن توجه الناس، كذلك الخاشع الخاضع قلبه لله على بين جمهرة الذين لا يخشعون لله على يكون غريباً، فهذه الغربة الباطنة مما يتنافس فيه المتنافسون؛ لأن لما حيل على صلاح الظاهر بين جلي.

فهاتان الغربتان مما يظهر للمتأمل أنها فاشية في الناس من القرون الأولى، لكن هل هاتان الغربتان مقصودتان بحديث «بَدَأَ الإِسْلامُ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأَ غَرِيبًا»؟ الجواب: ليس الأمر كذلك، فإن قوله على: «بَدَأَ»، يعني: أنه بدأ وأهله قليلٌ عددهم، يُطردون ولا يُكرمون، يُبعدون ولا يُقربون، لا يُرفع بهم رأي، ولا يُقبل منهم قول، ولا يُتبع منهم إرشادٌ، فكانوا قليلاً أو أقل من القليل، فبدأ الإسلام بهم، وهم صحابة رسول الله على الذين أسلموا في مكة، ثم عَزَّ الإسلام شيئاً فشيئاً حتى بلغ ما بلغ.

قال على الصحيح سيعود غريبًا»، يعني: أن الإسلام الصحيح سيعود غريبًا، فيستغرب، تُستغرب مبادئه وأصوله في زمن من الأزمان، لكن بعض أهل العلم قال: إن هذه الغربة يُفهم منها أنه سيعود عزيزاً بعد غربته؛ لأنه لما كان الإسلام في أول الأمر غريباً أتت بعد تلك الغربة عزة للإسلام ولأهله، قال: ويُفهم من ذلك أنه إذا عاد غريباً فإنه ستعود له العزة والتمكين بعد ذلك.

فإذا نظرت إلى غربة الإسلام هذه وجدت أنه من أواخر القرن الثاني بدأت النحل والأفكار تنتشر، وظهر فساد المعتزلة بما سادوا به، حتى أصبح المتمسك بالسنة غريباً، وصار الإمام أحمد كلله في وقته غريباً، وكان الجميع من العلماء والعباد إلا من رحم الله أجابوا للفتنة، وصبر كله فصار غريباً وصار الحق في ذلك الوقت غريباً، ثم زالت تلك الغربة، لكن رجعت غربة أخرى، وهكذا.

وبالجملة نقول: إنك إذا درست وعلمت أصول الإسلام، ثم نظرت إلى ما حدث لتلك الأصول من التغيير والتبديل، سواء في توحيد الألوهية، أو في توحيد الأسماء والصفات، أو بأصول الإيمان، أو في القدر، أو في غير ذلك من أبواب الاعتقاد، ثم رأيت ما حصل في هذه الأبواب من التغيير وجدت أن أهله الذين تمسكوا بهذه الأصول وبتلك الدعائم العظام أنهم كانوا غرباء؛ ولهذا قال أهل العلم: الفرقة الناجية هي الغريبة وأهلها هم الغرباء.

والفرقة الناجية أو الطائفة المنصورة - كما قال أهل العلم من المتقدمين كأحمد والبخاري وغيرهم - «هُمْ أَهْلُ الْعِلْمِ»، وهم أولو الحديث والأثر (۱) لأنهم يتمسكون بما يجمع الناس الموافق والمخالف على أنه كان عليه النبي على وأصحابه والمناب المبدلين يقولون: إن ما كان عليه أصحاب النبي على أسلم، ولكن طريقتنا أحكم (۲).

وهؤلاء الغرباء - يعني الفرقة الناجية أو الطائفة المنصورة - تمسكوا

<sup>(</sup>١) راجع: (ص٦٩،وما بعدها).

<sup>(</sup>٢) انظر: الفتوى الحموية الكبرى ضمن مجموع الفتاوى (٨/٥).

بالأصول الأولى، ولم يغيروا، ولم يبدلوا؛ ولهذا تجد أن المتمسك بما كان عليه الأوائل لابد أن يكون غريباً لم؟ لأن التمسك بأصل الإسلام وما كان عليه النبي عليه وأصحابه هذا قد لا يوافق أهواء كثير من الناس.

فنخلص من هذا أن النبي عَلَيْهُ لما قال: «بَدَأَ الإِسْلامُ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأَ غَرِيبًا» أن هذه غربة للإسلام وليس المراد غربة أهله، ولكنها تُلحق بالتبع، وهذه الغربة بدأت تظهر عند البعد عن كل أصل من أصول الإسلام، فلما ظهرت الفرق وانتشرت وتكاثرت حتى بلغت ثلاثاً وسبعين فرقة، صارت هذه الفرقة الواحدة غريبة من بين الثلاث وسبعين فرقة، وصار أهلها غرباء، قال: «كُلُّهَا فِي النَّارِ إلا وَاحِدَةً».

قال بعض أهل العلم: بالنظر إلى مجموع الناس فإن الغربة تنقسم إلى أقسام:

منها: غربة أهل الإسلام بين من لا يدينون بالإسلام، فالمسلم إذا عاش بين الكفار وخالطهم سيكون غريباً، ولو كان غير متمسك بأصول أهل السنة والجماعة، وهذه غربة عامة، وليست هي المرادة، إنما المراد الغربة الخاصة، وهي غربة الفرقة الناجية والطائفة المنصورة بين الفرق جميعاً.

نقول هنا فيما قاله الإمام كَلَّهُ مستدلاً بقوله ﷺ: ﴿ فَكُولًا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمُ أُولُوا بَقِيَّةٍ يَنْهُوَكَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [مود: ١١٦]، قوله: ﴿ فَكُولًا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ ﴾ يعني: فهلا كان من القرون، والقرن: هم الناس الذين يعيشون في وقت واحد، قال ﷺ: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي » (١)، يعني: صحابته

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٥٢)، ومسلم (٢٥٣٣) من حديث ابن مسعود ﷺ.

الذين عاشوا في وقته عليه الصلاة والسلام.

قوله: ﴿أُوْلُواْ بَقِيَّةٍ ﴾، أولو البقية، يعني: الذين سبقوا من الأمم الذين قصَّ اللهُ خبرهم في هذه السورة سورة هود، يقول على: هلا كان منهم أولو بقية، أولو عقل وفهم وبقية من التمسك بآثار الأنبياء ﴿يَنْهُونَ عَنِ الْفَسَادِ فِي اللَّهُ الْمُنْ اللهُ الْمُنْ اللهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

وهذا الوصف وهو القلة ملازم للغرباء فمن صفاتهم أنهم قليل، نبه عليه الشيخ في قوله ﷺ: ﴿إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنَ أَنِيَنَا مِنْهُمُّ ﴾؛ ولهذا وصف الله ﷺ الأكثرين بأنهم ليسو على الرشد والهدى، فقال ﷺ: ﴿وَإِن تُطِعْ أَكْثَرَ مَن الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ اللهِ ﴾ [الانعام: ١١٦]، وقال ﷺ: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ إِيسف: ١٠٦]، وقال ﷺ: ﴿وَمَا أَكْثَرُ النّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٦]، وقال ﷺ: ﴿وَمَا ءَامَنَ مَعَهُمُ النّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٦]، وقال ﷺ: ﴿وَمَا ءَامَنَ مَعَهُمُ إِلّا قَلِيلٌ ﴾ [مود: ٤٠].

وهكذا فإنَّ الوصف الأول مِنْ أوصاف الغرباء: أنهم قليل؛ ولهذا جاء في الحديث أن النبي عَلَيْ قال: «أُنَاسٌ قَلِيلٌ صَالِحُونَ فِي أُنَاسِ سُوءٍ كَثِيرٍ، مَنْ يَعْصِيهِمْ أَكْثَرُ مِمَّنْ يُطِيعُهُمْ»(١)، لكن هل القلة وصف كاشف أو وصف مؤسس؟

الجواب: أنه وصف كاشف، ما معنى ذلك؟ وما الفرق بين الأمرين؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٢/ ١٧٧)، وابن المبارك في الزهد (٧٧٥)، والطبراني في الأوسط (١/ ٩٤) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص الله الله عبد الله بن عمرو بن العاص

الوصف الكاشف هو الذي ليس عمدة في كشفهم ومعرفتهم، يعني: ليس كل أصحاب فكر هم قليل يكونون على الحق؛ ولهذا برزت هذه الشبهة على كثيرين تمسكوا بأمرهم الذي على غير الحق وظنوا أنهم على الحق، ورأوا أنفسهم قليلين وقالوا: نحن على الحق، والجماعة من كان على الحق ولو كنت وحدك، ونحو ذلك. فهذا استدلال بالمتشابه.

فإذًا هذا الوصف وصف كاشف غير مؤسس؛ كما وصف النبي على الخوارج في قوله: «سِيمَاهُمُ التَّحْلِيقُ» (١)، قوله هذا وصف كاشف أم مؤسس؟ الجواب: وصف كاشف؛ لأنه ليس كل من حلق رأسه فهو خارجي، لكن هذا وصف يتبين به أولئك مع مجموع الأوصاف الأخر، فالقلة وصف كاشف للغرباء؛ لأنهم لو كانوا كثيراً، وصار المغايرُ لهم قليلاً فإنهم لا يسمون غرباء.

الوصف الثاني - وهو الذي جاءت به الأحاديث -: أنهم متمسكون بالسنة عند فساد الأمة، هذا وصف نبه عليه الشيخ في ذكره هذه الرواية: «المُتَمَسِّكُ بِسُنَّتِي عِنْدَ فَسَادِ أُمَّتِي»، كيف التمسك بالسنة؟ السنة: اسم جامع لما كان عليه النبي على من الأحوال في العقائد وفي العبادات وفي المعاملات، فهي ليست السنة الخاصة بالهدى؛ ولهذا انتبه أهل الحديث -رحمهم الله - إلى هذا الأصل فسموا كتب الاعتقاد بكتب السنة رعاية لهذا الأصل؛ لأن المتمسك بها قد حاز الفضل، ومن تمسك بها وقد خالف الناس فإنه سيكون غريباً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷۰۲۲) من حديث أبي سعيد الخدري رهيه، ومسلم (۱۰٦۸) من حديث سهل بن حنيف رهيه.

وهذا الذي حصل فإن أهل الحديث وأهل السنة أتتهم أزمنة مديدة كانوا فيها غرباء فيما بين الناس، وقد كان الإمام أحمد كلله في وقته غريباً، وقد كان أهل السنة في القرن الثالث والرابع غرباء، عندما ظهرت الدولة الفاطمية العبيدية الكافرة، وظهر فئات من الناس يدعون إلى نحلهم، من صوفية، ومعتزلة، وأشاعرة، وغير ذلك. فصار أهل الحق والأثر غرباء ما بين هؤلاء جميعاً.

وقوله: «المُتَمَسِّكُ بِسُنَّتِي عِنْدَ فَسَادِ أُمَّتِي» هذا وصف مهم، فمن تمسك بالسنة وعَضَّ عليها بالنواجذ وصبر على ذلك كان حرياً أن يكون من أولئك الغرباء ولو خالفه الناس.

الوصف الثالث مما جاء: أنْ من يعصيهم أكثر ممن يطيعهم، وهذا يفهم منه أنهم لا يقتصرون على أنفسهم بالتمسك بالإسلام والسنة، وإنما يدعون غيرهم؛ لأنه قال: «مَنْ يَعْصِيهِمْ أَكْثَرُ مِمَّنْ يُطِيعُهُمْ»، فإذًا هم يدعون إلى السنة، وهذه الدعوة إلى السنة متنوعة بتنوع الزمن، قد تكون الدعوة بالكتابة بالقلم، وقد تكون الدعوة بالكلام في المناظرات، وقد تكون الدعوة بالمصاحبة ونحوها، فالدعوة عامة هنا، فإذا دعا داع بالكتابة فهو داع، وإذا دعا بالكلام فهو داع، وإذا دعا بتمسكه بالهدى فأيضاً هو داع بفعله لابقوله.

وَعَنْ أَبِي أُمَيَّةَ قَالَ: «سَأَلتُ أَبَا ثَعْلَبَةَ فَقُلتُ لَهُ: يَا أَبَا ثَعْلَبَةَ، كَيْفَ تَقُولُ فِي هَذِهِ الآيةِ: ﴿ يَا أَبُّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمُ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا الْمَتَدَيْتُمْ ﴿ السَادة: ١٠٥]؟ ، فَقَالَ: أَمَا وَاللَّهِ لقَدْ سَأَلْتَ عَنْهَا خَبِيرًا، سَأَلتُ عَنْهَا رَسُولَ اللهِ ﷺ فَقَالَ: بَل انْتَمِرُ وا بِالمَعْرُ وفِ، وَتَنَاهَوْا عَنْ سَأَلتُ عَنْهَا رَسُولَ اللهِ ﷺ فَقَالَ: بَل انْتَمِرُ وا بِالمَعْرُ وفِ، وَتَنَاهَوْا عَنْ المُنْكَرِ، حَتَّى إِذَا رَأَيْتُمْ شُحًّا مُطَاعًا، وَهَوَى مُتَّبَعًا، وَدُنْيَا مُؤْدَرةً، المُنْكَرِ، حَتَّى إِذَا رَأَيْتُمْ شُحًا مُطَاعًا، وَهَوَى مُتَّبَعًا، وَدُنْيَا مُؤْدَرةً، وَإِعْجَابَ كُلِّ ذِي رَأْيِهِ بَرَأْيِهِ، فَعَلَيْكَ بِخَاصَّةِ نَفْسِكَ وَدَعْ عَنْكَ الْعَوَامَّ، فَإِنَّ مِنْ وَرَائِكُمْ أَيَّامًا الصَّابِرُ فِيهِنَّ كَالقَابْضِ عَلى الجَمْرِ، العَوَامَّ، فَإِنَّ مِنْ وَرَائِكُمْ أَيَّامًا الصَّابِرُ فِيهِنَّ كَالقَابْضِ عَلى الجَمْرِ، العَامِلِ فِيهِنَّ مِثْلُ أَجْرِ خَمْسِينَ رَجُلا يَعْمَلُونَ مِثْلُ عَمَلِكُمْ. لَلْعَامِلِ فِيهِنَّ مِثْلُ أَجْرِ خَمْسِينَ رَجُلا يَعْمَلُونَ مِثْلُ عَمَلِكُمْ. لَيْ التَّارُمِذِيُّ (١٠). لَيْ الْمَابِرُ وَاللَّرُ مِذِي وَالتَّرُمِذِيُّ الْمَابِرُ مِنْهُمْ؟، قَالَ: «بَلْ مِنْكُمْ»، رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتَّرُمِذِيُّ (١٠).

## الـشـرح:

ذكر الإمام كَ حديث أبي ثعلبة هذا ، والذي قال فيه على الرَّبُ فيهِنَّ مِثْلُ أَجْرِ خَمْسِينَ أَيَّامًا الصَّابِرُ فِيهِنَّ كَالقَابْضِ عَلَى الجَمْرِ ، للعَامِلِ فِيهِنَّ مِثْلُ أَجْرِ خَمْسِينَ رَجُلا يَعْمَلُونَ مِثْلُ عَمَلِكُمْ » ، قَالُوا : مِنَّا أَمْ مِنْهُمْ ؟ ، قَالَ : «بَلْ مِنْكُمْ » ، يعني : من الصحابة على ، فمن عمل عملاً بمثل ما كان عليه الصحابة على كان من الغرباء الصابرين القابضين على دينهم كالقابض على الجمر ، وكان للواحد منهم أجر خمسين من الصحابة على عملوا مثل ذلك العمل ، وهذا يبين لك أن فضل الإسلام في الاستمساك بالسنة ، والدعوة إليها ، والصبر على ذلك ، بلغ هذا المبلغ العظيم بأن مَنْ عَمِلَ عملاً له أجر خمسين من صحابة رسول الله على عملوا بمثل ذلك العمل .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٣٤١)، والترمذي (٣٠٥٨)، وابن ماجه (٤٠١٤)، والطبراني في الكبير(٥٨٧)، والبيهقي في الكبرى (٩١/١٠) من حديث أبي ثعلبة الخشني را

#### وهذا الحديث مناسب للباب من جهتين:

الجهة الأولى: أنه ذكر حداً للدعوة، يدعو إلى متى؟ متى يعذر بترك البلاغ؟ قال: «حَتَّى إِذَا رَأَيْتُمْ شُحَّا مُطَاعًا، وَهَوًى مُتَبَعًا، وَدُنْيَا مُؤْثَرَةً، وَإِعْجَابَ كُل ذِي رَأْي بِرَأْيهِ، فَعَلَيْكَ بِخَاصَّةِ نَفْسِكَ وَدَعْ عَنْكَ العَوَامَّ»، في هذه الحال يكون المرء غريباً ويُعذر إذا لم يدع إذا اجتمعت هذه الصفات الأربع:

- \* أن يوجد الشح المطاع.
- \* أن يوجد الهوى المتبع.
- \* أن توجد الدنيا المؤثرة.
- \* وإعجاب كل ذي رأي برأيه.

لاحظ أن هذه الأوصاف إذا اجتمعت فإن القلوب لن تتقبل الإيمان ولا الإسلام، وتكون معجبة بهواها متبعة له، مطيعة لشحها وبخلها، لا تقبل الحق ممن جاء به.

الجهة الثانية: أنه قال في آخر الحديث: «الصَّابِرُ فِيهِنَّ كَالقَابْضِ عَلَى الجَهْرِ، للعَامِلِ فِيهِنَّ مِثْلُ أَجْرِ خَمْسِينَ رَجُلا يَعْمَلُونَ مِثْل عَمَلكُمْ».

إذاً نخلص من هذا: أن غربة الإسلام لها وصف، وغربة الغرباء لها وصف، وذكرنا غربة الإسلام كيف تكون، وغربة هؤلاء الغرباء وبعض أوصافهم التي جاءت في هذه الأحاديث.

ويحصل من مجموع هذه الأحاديث وهذا الباب أن مدار الغربة النافعة - التي لصاحبها أجر الخمسين - على الاستمساك بالأمر الأول وهدي النبي على وهدي أصحابه على المن نمسك وكان الذي يعصيه أكثر ممن يطيعه، وصبر حتى صار صبره كقبض على الجمر، صار له من الأجر كأجر خمسين صحابياً عملوا بمثل عمله؛ لأن الصحابة لما عملوا كان هناك مساعد لهم، وهؤلاء يقبضون على دينهم كقبض على الجمر، وهذا لا شك هو زماننا، بل إن كل طائفة من أهل العلم ظنت أن زمان الغربة هو زمانها.

وهذه الغربة في كل زمان حاصلة، وسبق أن قسمناها إلى غربة باطنة، وغربة ظاهرة، وهي غربة يستشعرها القابض على دينه إذا خالط أهل الشهوات وطلاب الدنيا، بل ربما جلس المرء في مجلس وصاريرى الجميع ممن حوله يهتمون بشيء وهو همه في شيء آخر، فيرى نفسه غريباً وإن لم يكن غريب البدن والثياب، لكن قلبه غريب بينهم، هو همه في شيء وهم همهم في شيء آخر.

ولهذا نقول: إن هذا الأمر مداره على التمسك بالأمر الأول وعلى السنة وعلى ما كان عليه السلف الصالح ولي ، فنحث أنفسنا وأهلينا ومن حولنا على ذلك، فإن أهل الحديث والسنة كانوا غرباء فيما مضى وسيبقون غرباء حتى يقاتل آخرهم مع عيسى بن مريم الله ، وهم الذين يعلمون صفات الدجال بما يعلمون من أحاديث النبي وله ، فتأتي طوائف منتسبة إلى الإيمان يُفتنون بفتنة الدجال ؛ لبعدهم عن السنة وعن معرفته ، ويكون هؤلاء الغرباء مستمسكين ، ومنهم والله أعلم - الذي يقول : «وَاللّهِ مَا كُنْتُ فِيكَ أَشَدّ بَصِيرَةً مِنِي الْيَوْمَ » ، حيث قتله الدجال وأعاده حياً ، ففي الحديث : «فَيقُولُ بَعِيهِ اللّهُ اللهُ أَحْرَيْتُهُ ، أَتَشُكُونَ فِي الْأُمْرِ ؟ فَيَقُولُونَ : لَا ، قَالَ فَيقُولُونَ : لَا ، فَقَى الْحَدِيثِ ، فَقَى الْعَرِيمِ ، فَيقُولُ حِينَ يُحْيِيهِ : وَاللّهِ مَا كُنْتُ فِيكَ أَشَدّ بَصِيرَةً مِنِي قَالَ فَيقُولُ وَينَ يُحْيِيهِ : وَاللّهِ مَا كُنْتُ فِيكَ أَشَدّ بَصِيرَةً مِنِي

الْيُوْمَ» (١)؛ لما يعلم من أحاديث النبي ﷺ، ويعلم ما جاء في وصف الدجال وأهل العلم بالحديث هم أحق الناس بهذه الأوصاف؛ ولهذا نتمسك قدر المستطاع بسنة النبي ﷺ، ونكثر من مطالعة حديثه وما جاء في سنته، فإن هذا أحد سبل النجاة بإذن الله تعالى؛ لأنه كلما كان القلب يعيش أكثر مع أولئك كانت محبته لهم أكثر، وكانت رغبته فيما عندهم وفي أحوالهم أكثر؛ ولهذا يُحشر المرء مع من يحب (٢).

ولا شك أن من يكثر الورود على سنته ﷺ قراءةً، وتدبراً، وتأملاً، واستمساكاً، وحرصاً، ودعوةً، فإنه سيحشر – إن شاء الله تعالى – إذا توفاه الله، وقبل منه ذلك مع رسول الله ﷺ.

CAN DANG CAND

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٨٨٢)، ومسلم (٢٩٣٨) من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله المعربي المعرب

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦١٦٨، ٦١٦٩)، ومسلم (٢٦٤٠) من حديث ابن مسعود ﷺ، وفيه: «جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ كَيْفَ تَقُولُ في رَجُلٍ أَحَبَّ قَوْمًا وَلَمْ يَلْحَقْ بِهِمْ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ».

وَرَوَى ابْنُ وَضَّاحٍ مَعْنَاهُ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَمَرَ وَلَقْطُهُ: ﴿إِنَّ مِنْ الْعَدِكُمْ أَيَّامًا الصَّابِرُ فِيهَا الْمُتَمَسِّكُ بِمِثْلِ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ الْيَوْمَ لَهُ أَجْرُ خَمْسِينَ مِنْكُمْ، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مِنْهُمْ؟ قَالَ: بَلْ مِنْكُمْ»، أَجْرُ خَمْسِينَ مِنْكُمْ، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مِنْهُمْ؟ قَالَ: بَلْ مِنْكُمْ»، ثُمَّ قَالَ: أَنْبَأَنَا أَسَدُ بْنُ مُوسَى قَالَ: أَنْبَأَنَا مُحَمَّدُ بْنُ سَعِيدٍ قَالَ: أَنْبَأَنَا أَسَدُ بْنُ مُوسَى قَالَ: أَنْبَأَنَا مُصَلِّي مُنْ سَعِيدٍ أَخِي الْحَسَنِ سُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنَةَ، عَنْ أَسْلَمَ الْبَصْرِيِّ، عَنْ سَعِيدٍ أَخِي الْحَسَنِ الْمُعْدُونِ وَلَنْ اللّهِ الْمَعْدُونِ وَاللّهُ وَلَمْ الْيَوْمَ الْيَوْمَ عَنِ اللّهِ مِنْ رَبِّكُمْ، تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ، وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ، وَلا تُجَاهِدُونَ فِي اللّهِ، وَلَمْ تَظْهَرُ فِيكُمُ السَّكُرَتَانِ: سَكْرَةُ الْجَهْلِ، وَلَمْ تَظْهَرُ فِيكُمُ السَّكُرَتَانِ: سَكْرَةُ الْجَهْلِ، وَلَمْ تَظْهَرُ فِيكُمُ السَّكُرَتَانِ: سَكْرَةُ الْمَعْرُوفِ وَتَخَاهِرُ وَنَ فِي اللّهِ، وَلَمْ تَظْهَرُ فِيكُمُ السَّكُرَتَانِ: سَكْرَةُ الْمَعْرُوفِ وَسَكُمُ الْمَعْرُوفِ وَلَا تَنْهُونَ عَنِ الْمُغْرُوفِ وَلَا تَنْهُونَ عَنِ الْمُعْرُوفِ وَلَا تَتَعْهُ وَلَا تَلْمُ اللّهِ، وَلَمْ تَظْهَرُ فِيكُمُ السَّكُرَتَانِ وَاللّهُ الْمُعْرُوفِ وَلَا تُجَاهِدُونَ فِي اللّهِ، وَتَظْهَرُ فِيكُمُ السَّكُرَتَانِ وَالسُّنَّةِ لَهُ أَجْرُ خَمْسِينَ. السَّكُرَتَانِ، فَالَّهُ مُلُولًا عَلْمُ مِنْكُمْ وَاللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ وَلَاكُمْ السَّكُرَتَانِ وَالسُّنَةِ لَهُ أَجْرُ خَمْسِينَ. وَلَاكُمْ وَاللّهُ الْكُورُ خَمْسِينَ وَلَاكُمْ الْكُورُ وَلَا الْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمُ وَلَا الللللْكُولُكُمْ وَاللّهُ الْمُؤْمُ وَلَوْلَ الْمُؤْمُونَ وَلَا الْمُؤْمُ وَلَا اللّهُ الْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمُ وَلَوْلُولُولُولُ السَّكُمُ الللّهُ الْمُؤْمُ وَلَا الللّهُ الْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمُ وَلَا الللّهُ الْمُؤْمُ وَالْمُولُولُولُ اللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ وَلَا الللللْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

### الـشــرح:

ذكر الإمام كُلُلهُ في آخر هذا الباب المتعلق بالغرباء ما جاء في فضلهم وبيان صفتهم، فذكر هذا الحديث للتحذير من البدع والنهي عنها للإمام محمد بن وضاح الأندلسي المعروف، وهذا الحديث الذي ذكره هو من المراسيل؛ لأن سعيد بن أبي الحسن البصري أخو الحسن البصري، وهو من التابعين، وليس من الصحابة فهو مرسلٌ، وهذا الحديث ما اشتمل عليه صحيحٌ دلت عليه الأدلة الأخرى، منها ما جاء في هذا الباب، ومنها ما جاء

<sup>(</sup>١) انظر البدع لابن وضاح (ص١٣٣، ١٣٤).

في أحاديث وآثار أخر، فما اشتمل عليه من المعاني صحيح وإن كان مرسلاً في هذا السياق.

هذا الحديث لا شك أنه اشتمل على أمور عظام، وقد ذكر فيه النبي ﷺ - إن صح عنه بهذا السياق- خمسة أمور كانت ظاهرة في صحابة رسول الله ﷺ، وهي:

الأول: أنهم كانوا على بينة من ربهم.

الثاني: أنهم كان يأمرون بالمعروف.

الثالث: أنهم كانوا ينهون عن المنكر.

الرابع: أنهم كانوا يجاهدون في الله أعداء الله على، ويجاهدون في الله على بجميع أنواع المجاهدة.

**الخامس**: أنهم لم يظهر فيهم نوع السكرة التي تطغي على القلب والعقل إلا وهي سكرة الجهل وسكرة حب العيش.

فهذه الأمور الخمسة كان عليها صحابة رسول الله ﷺ، ولو تأملناها لوجدنا أنها سبيل النجاة؛ لأنها اشتملت على ما يجب على المسلمين أن يتمسكوا به.

فالصفة الأولى منها: أن النبي عَلَيْ ذكر البينة من الله على، وأن الصحابة وَلَيْ كَانُوا على بينة من ربهم: ﴿إِنَّكُمُ الْيَوْمَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ وهذه البينة تشمل أنواع العلوم الاعتقادية، والتعبدية، والفقهية، فهم على بينة من ربهم في معتقداتهم، وهم على بينة من ربهم في عباداتهم، وهم على بينة من ربهم في عماداتهم، المسلمين بينة من ربهم في معاملاتهم، سواء في ذلك معاملاتهم لإخوانهم المسلمين

أو معاملتهم للكافرين والمشركين. فهم إذاً ظهر فيهم العلم، والعلم هو البينة، والقرآن بينة، وقد وصفه الله على في قوله على: ﴿ قَدْ جَآءَتُكُم بَيِّنَهُ مِن رَّبِكُم الله على من الله على على خير، ونهانا عن كل شر.

فإذًا الصفة الأولى التي كانت في الصحابة في ظاهرة أنهم يسيرون في أمورهم على بينة من ربهم، ومقتضى ذلك ولازم ذلك أنهم لم تظهر فيهم الأهواء، ولم تظهر فيهم الجهالات، ولم تظهر فيهم النصرة للآراء المجردة كما ظهرت فيمن بعدهم، فهم أهل اتباع وأهل علم، وإذا زاد العلم زاد الهدى، وإذا كان العلم ظاهراً كان الهدى ظاهراً.

لهذا يجب علينا أن ننظر إلى هذا الوصف نظر المتفحص المتأمل، وهو أن الصحابة وللهيئ كانوا أهل علم صحيح، وأن علومهم بالجملة ليست في كثرتها كعلوم من بعدهم، ومن بعدهم عندهم علوم كثيرة وكلام كثير لم يكن في الصحابة ولكن علم الصحابة ولهذا قال علي والمئ المعلم عليم كثيراً لكن نفعه قليل، ولهذا قال علي والمئل المعلم المن كثيراً كراً العلم الذي كان في الصحابة المعلم الذي كان العلم الذي كان في الصحابة المعلم الذي نراه اليوم، وإنما كان علماً قليلاً نافعاً، فالعلم النافع هو الذي يحتاجونه في تصحيح قلوبهم وتصحيح عبادتهم وتصحيح عبادتهم وتصحيح

<sup>(</sup>١) قال العجلوني في كشف الخفاء (٢/ ٨٧): (العلم نقطة كثرها الجاهلون، ليس بحديث بل من كلام بعضهم)، وفي سبل السلام (٤/ ١٧٨): (وفي كلام علي بن أبي طالب رها العلم نقطة كثرها الجهال).

معاملاتهم، فهم كانوا يتحرون ذلك. أما غير ذلك من العلوم إنما كثرها الجاهلون، من هم الجاهلون؟ أهل الخلاف والاختلاف، والفرق، والبدع ونحو ذلك، فلما كثروا احتاج أهل العلم من المتبعين للصحابة في أن يفرعوا العلوم، وأن يفصلوها، حتى تكون حجة على الذين أحدثوا ما أحدثوا، وحتى يستبين الأمر لمن بعدهم.

إذاً فالصحابة كانوا على هذه الخصلة وهي العلم؛ ولهذا فإن هذا الوصف بأنهم على بينة من ربهم مهم في معرفة الغرباء، وذكره الشيخ في هذا الباب؛ لأن فيه صفات سوف تذهب، والعلم النافع هو ما يخلص فيه النية لله أو العبادة أو المعاملة.

الوصف الثاني: قوله: «تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ»، الأمر بالمعروف هو الدعوة إليه، والمعروف هو كل ما عُرف في الشرع حسنة، فالصحابة على كانوا يأمرون بالمعروف في البيت وفي السوق، وهم يعاملون ربهم حين يأمرون بالمعروف ويطلبون هداية الخلق.

الوصف الثالث: قوله: «وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ»؛ لأنهم كانوا يخافون الله على، وحينما كانوا ينهون عن المنكر كانوا ينهون رعاية لحق الله على، وحينما كانوا ينهون عن المنكر كانوا ينهون رعاية لحق الله عن مقدم على حق الخلق عندهم، وفيما وصفهم بعض السلف قال: (خافوا الله على فأخاف منهم الناس)(١)، فكان بمجرد أن يراهم من

<sup>(</sup>۱) ينسب هذا القول إلى غير واحد من السلف، منهم الفضيل بن عياض، وعامر بن عبد قيس، وعمر بن عبد العزيز.

انظر: صفة الصفوة لابن الجوزي (٢/ ١٢٢)، وفقه الأدعية والأذكار (٣/ ٢١٨)، وموسوعة نضرة النعيم في أخلاق النبي الكريم ﷺ (٥ / ١٨٩٧).

هو على منكر يترك منكره ويترك فسوقه ويترك العصيان الذي يقع فيه؛ لرؤيته صحابي من الصحابة في الناس عدقوا مع الله في الناس يحبونهم ويرفعونهم ويسمعون كلامهم.

وكان الصحابة والمرين الهين بآرائهم أو بأهوائهم، والأمر والنهي توجبه الشريعة، لم يكونوا آمرين ناهين بآرائهم أو بأهوائهم، والأمر والنهي ادعته الفرق؛ لأنه أمر جاء في القرآن وفي السنة، فادعته الخوارج وقالت المعتزلة: إن الخوارج: نحن نأمر بالمعروف وننهي عن المنكر، وقالت المعتزلة: إن أصولنا خمسة ومنها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولهذا قال أهل السنة والجماعة: «هُم مَعَ هذه الأصولِ يَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ، وَيَنْهُونَ عَنِ المُنْكَرِ عَلَى مَا تُوجِبُهُ الشَّرِيعَةُ»(١)، وقد فصل هذه الكلمة شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ في كتاب (الحسبة)، وقال(٢): إن الخوارج والمعتزلة بل وسائر أهل البدع خالفوا نهج الصحابة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فدخلت الأهواء، ودخلت الآراء في الأمر والنهي.

#### ثم هاهنا شیئان:

الأمر الأول: أنه إذا كان الخلاف في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر خلافاً في غايته صار خلافاً عقدياً.

والأمر الثاني: إذا كان الخلاف خلافاً في وسيلة من الوسائل صار خلافاً فرعياً.

<sup>(</sup>١) انظر: (ص٨٧، وما بعدها).

<sup>(</sup>۲) انظر الحسبة (ص ۱۳۲ – ۱٤۳).

أما إذا كان الخلاف في غايته، يعني: ما الغاية من الأمر والنهي؟ قالوا: الغاية أن نخرج على الوالي، صار هذا من ديدن الغاية أن نخرج على الوالي، صار هذا من ديدن أهل البدع مثل الخوارج والمعتزلة، فغاية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عندهم هو الخروج على أئمة الحق وعلى الولاة المسلمين؛ ولهذا خرج الخوارج على علي في الخين بأصل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كذلك المعتزلة من أصولهم أنهم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، يعني: يجاهدون السلاطين وإن كانوا مسلمين.

فإذا كانت في الغاية - وهذا تفسير مني إذا لم ينضبط فرُده - فهو من سبيل الخلاف في الأصول، أما إذا كان في الوسيلة، هذا أمر واشتد في الإنكار ولكن غايته صحيحة، غايته أن ينكر هذا المنكر الذي وقع فيه فلان من الناس، غايته صحيحة مأذون بها شرعاً لكن الوسيلة إلى هذه الغاية أخطأ فيها، يكون هذا خطأ في الوسيلة وليس من الخلاف في الأصل؛ ولهذا قال أهل السنة والجماعة: إن أهل السنة والجماعة يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ليس مطلقاً، ولكن على ما توجبه الشريعة. ولابد من هذا القيد حتى يخرج الناس في الأمر والنهي عن الأهواء؛ ولهذا الصحابة على ما يحب الله عن ويرضى، وخلصوا من الأهواء، وخلصوا من الانتصار ما يحب الله عن ويرضى، وخلصوا من الأهواء، وخلصوا من الانتصار النفس، وخلصوا من دخول غير ما أمر الله عن به على قلوبهم أو على أفعالهم، فكل الصحابة على حق وهدى في الأفعالهم، فكل الصحابة المناكلة على حق وهدى في الأفعالهم، فكل الصحابة المناكلة على حق وهدى الله المناكلة الصحابة المناكلة على حق وهدى المناكلة الصحابة المناكلة الصحابة المناكلة على حق وهدى المناكلة الصحابة المناكلة المناكلة الصحابة المناكلة على حق وهدى المناكلة الصحابة المناكلة المناكلة على حق وهدى المناكلة الصحابة المناكلة الصحابة المناكلة على حق وهدى المناكلة الصحابة المناكلة الصحابة المناكلة الصحابة المناكلة على حق وهدى المناكلة الصحابة المناكلة الصحابة المناكلة الصحابة المناكلة المناكلة الصحابة المناكلة المناكلة الصحابة المناكلة المنا

 فَغْمَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ ﴾ [المائدة: ٥٤]، فوصفهم بأنهم يجاهدون في سبيل الله.

### والمجاهدات أنواع:

- \* منها مجاهدة النفس.
- \* ومنها مجاهدة الهوي.
- \* ومنها مجاهدة الشيطان.
- \* ومنها مجاهدة الأعداء.

كان الصحابة ﷺ أهل مجاهدة وأهل جهاد.

في قوله ﷺ: ﴿ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ تنبيهاً على أنهم في جهادهم كانوا أهل إخلاص، لم يكونوا يجاهدون لأنفسهم، ولم يكونوا يجاهدون لعصبية، وإنما كانوا يجاهدون لله وفي الله ؟ وبهذا رفع الله ﷺ قدرهم ومقاماتهم وأصبحوا قدوة لمن بعدهم.

الوصف الخامس: «وَلَمْ تَظْهَرْ فِيكُمُ السَّكْرَتَانِ: سَكْرَةُ الْجَهْلِ، وَسَكْرَةُ كُبِّ الْعَيْشِ» فالصحابة وَ الْجَهْلِ، تَظهر فيهم السكرتان: سَكْرَةُ الْجَهْلِ، وَسَكْرَةُ حُبِّ الْعَيْشِ.

أما السكرة الأولى وهي: سَكْرَةُ الْجَهْلِ فهي راجعة إلى وجود العلم، فلأجل وجود العلم، فلأجل وجود العلم وفشوه وانتشاره لم تظهر فيهم سَكْرَةُ الْجَهْلِ، كذلك وَسَكْرَةُ حُبِّ الْعَيْشِ، يعني: حب الدنيا، لم تظهر فيهم؛ لأنهم كانوا يطلبون الآخرة ويطلبون الجنة؛ كما قال بعض السلف: «مَا سَبَقَكُمْ صَحَابَةُ رَسُولِ اللهِ عَيْنِي إِنْرُهُدِ فِي الْدُنْيَا» (١) يعني أنهم الله عَيْنِي إِنْرُهُدِ فِي الْدُنْيَا» (١) يعني أنهم

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٨/ ١٠٣)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (١/ ٢٩٢)، =

لم يكونوا يحبون العيش في هذه الدنيا، وإنما يعلمون أن هذه الدنيا دار للعمل، وإذا كان هذا أصلاً في قلب المسلم فإنه تختلف حياته كلها وأنماطها وقواعدها التي يعيش عليها، تختلف حياته في معاملاته مع الناس، وتختلف أموره كلها إذا كانت رغبته في الدار الآخرة، فإذا كانت الآخرة عنده مقدمة على الدنيا فإن غالب أمره يكون لله وفي الله؛ ولهذا وصف الصحابة بأنهم لم تظهر فيهم سكرة الجهل ولا سكرة حب العيش.

وهذه الأوصاف الخمسة نحتاج إلى معرفتها خاصة في زمن الغربة ، الذي من أجله ذكر الشيخ هذا الحديث ، وأنه إذا أتى زمن الغربة ستتحول الأمور ؛ كما نص هاهنا فقال: «وَسَتُحَوَّلُونَ عَنْ ذَلِكَ ، فَلَا تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ ، ولا تَبْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ ، ولا تُجَاهِدُونَ فِي اللَّهِ ، وَتَظْهَرُ فِيكُمُ السَّكْرَتَانِ ، يعني : يتحول الناس ويكونون في أمورهم على غير بينة من ربهم ، ما معنى هذا ؟ معنى ذلك : أنهم ستتسلط عليهم الأهواء ، وتتسلط عليهم الآراء ، وهذا مثل ما ظهر من أنواع البدع والفرق ، فهي كلها من الأهواء والآراء والعياذ بالله ، ويتسلط عليهم حب الدنيا فإذا أحبوها لم يرفعوا بأمر الله على رأساً ، ولم يخافوا الله على أمل بل خافوا الناس في الله ولم يخافوا الله على في الناس ؛ يخافوا الله على أرام بالمعروف والنهي عن المنكر ، وأشد من ذلك أن يروا المعروف منكراً والمنكر معروفاً ، وهذا أشد ما يكون في أزمنة الغربة .

وأيضاً فإنهم يتركون الجهاد في الله؛ وذلك لأجل حب الدنيا، وقد قال عَلَيْهُ: «إذا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ، وَأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ الْبَقَرِ، وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ،

وفيه: «لَمْ يُدْرِكْ عِنْدَنَا مَنْ أَدْرَكَ بِكَثْرَةِ صِيَامٍ وَلَا صَلَاةٍ، وَإِنَّمَا أَدْرَكَ عِنْدَنَا بِسَخَاءِ
 الْأَنْفُس، وَسَلَامَةِ الصُّدُورِ، وَالنَّصْحِ لِلْأُمَّةِ.

وَتَرَكْتُمُ الْجِهَادَ، سَلَّطَ اللهُ عَلَيْكُمْ ذُلاً لا يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ "(1) ما هو هذا الذل؟ حب الدنيا وكراهية الموت، حب الدنيا وكراهة لقاء الله على هو غاية الذل، يذل لمن؟ الجواب: يذل للدنيا، فإنْ ذَلَّ للدنيا لم يأمر بالمعروف، ولم ينه عن المنكر، ولم يجاهد في الله؛ لأن غايته الدنيا، فرضاء الخلق عنده مقدم على رضاء الله، والإتيان بمصالحه الدنيوية مقدم على الإتيان بمصالح الشرع وأوامر الشرع، وهذا لا شك أنه زمان غربة، وإذا وُجِدَتْ هذه الأمور وانتشرت وظهرت فهو زمان غربة، والمتمسك في ذلك الوقت له أجر خمسين؛ كما ذكر في آخر هذا الحديث، وَتَظْهَرُ فِيكُمُ السَّكْرَةُ الْجَهْلِ، وَسَكْرَةُ حُبِّ الْعَيْشِ.

ونحن نرى في هذا الزمان وما قبله بأزمان أن سكرة الجهل وسكرة حب العيش على أشدها، فالجهل في ازدياد، ومع أن القراء كثروا لكن الجهل بما أنزل الله على رسوله يزيد، كثر القراء وظهر القلم؛ كما جاء في بعض أحاديث أشراط الساعة أن من أشراطها:

أن يظهر القلم (٢)، فيتناوله الجميع، يصبح الجميع يكتبون ويقرَ وُون، ويكونوا من أهل الكتابة التي كانت فيمن قبلهم قليلة، فظهر القلم لكن

(۱) أخرجه أبو داود (۳٤٦٢)، والطبراني في مسند الشاميين (۳/ ۳۲۹)، والبيهقي في الكبرى (۳/ ۳۲۹)، وأبو نعيم في الحلية (۰/ ۲۰۹) من حديث ابن عمر را

<sup>(</sup>٢) كما في الحديث الذي أخرجه أحمد (٣٩/ ٥١٩)، وابن أبي عاصم في الآحاد والمثاني (٣/ ٢٨٤)، عَنْ عَمْرِو بْنِ تَغْلِبَ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: إِنَّ مِنْ أَشْرَاطِ السَّاعَةِ، أَنْ يَفِيضَ الْمَالُ وَيَكْثُرَ، وَيَظْهَرَ الْقَلَمُ، وَتَفْشُوَ التِّجَارَةُ...». قوله: «وَيَظْهَرَ الْقَلَمُ». قال ابن عبد البر فيما نقله القرطبي في (التذكرة. ص٧٢٣): أراد ظهور الكتاب وكثرة الكتّاب.

معه قلة العلم وفشو الجهل.

وهذا يبين لك أن العلم النافع - أن يكون المرء على بينة من أمر ربه - فإنه في هذا الزمان بل في الأزمنة المتأخرة هذه أصبح عزيزاً؛ ولهذا لو نظر كل واحد منا في أحواله وأموره هل يسير فيها على بينة من ربه أم يسير في كثير منها على غير بينة؟

الجواب: أنه وإن كنا طلاب علم في الجملة لكننا في كثير من الأحيان نسير على غير بينة، وكلما ازداد علم المرء كان في أموره وتصرفاته يسير على بينة وعلى علم، فلا يتحرك إلا بعلم، ولا ينظر إلا بعلم، ولا يتكلم إلا بعلم، وهذا هو الذي كان في عهد الصحابة

إذاً نخلص من هذا إلى أن الزمن الذي تكون فيه الغربة هو الزمن الذي تنتشر فيه وتظهر فيه هذه الأوصاف الخمسة المضادة لما كان عليه صحابة رسول الله عليه:

الأول: أن يكون الناس على غير بينة من ربهم في أمورهم.

الثاني: إلا يأمروا بالمعروف، يعني: في الجملة.

الثالث: إلا يتناهوا عن المنكر.

الرابع: إلا يجاهدوا في الله.

الخامس: أن تظهر فيهم السكرتان: سكرة الجهل، وسكرة حب العيش فإذا كان الزمان زمان غربة فاستمسك بما كان عليه صحابة رسول الله على أن تكون على بينة من ربك، وأن تأمر بالمعروف وتنهى عن

المنكر، وتدعو إلى الله على بما توجبه الشريعة وعلى ما توجبه الشريعة وعلى نهج الصحابة على وأن تجاهد في الله على ما أمر الله على به، وأن تجتهد في أن ترفع عن نفسك سكرة الجهل وسكرة حب العيش. إذا تم هذا فتأمل لفظ السكرة والتشابه بينه وبين السُكر الذي يكون بالخمر، ولا شك أن الذي يسكر بالخمر - والعياذ بالله - هو في غفلة أعظم غفلة، بل إذا سكر وصار يهذي لا يعي من حوله، فإذا أمروه فهو لن يعي شيئاً، كذلك الجاهل، وكذلك الذي يحب العيش فيه سكرتان مشابهتان لسكرة صاحب الخمر، وقد قال الشاعر(١):

سَكْرَانُ سُكْرُ هَوىً وَسُكْرُ مَدَامَةٍ فَمَتَى يُفِيْقُ فَتَى بِهِ سُكْرَانُ

كذلك نقول: سُكر جهل، وسُكر حبِ العيش إذا اجتمعا فمتى يفيق صاحبهما؟ متى يفيق؟ ومتى ينتبه لأمره؟ إلا أن يلطف الله ﷺ به.

 <sup>(</sup>۱) من كلام أبي محمد عبد السلام بن رغبان بن عبد السلام بن حبيب الكلبي الحمصي
 السلماني الشيعي، المعروف بديك الجن.

انظر: تاريخ دمشق (٣٦/ ٢٠٨)، وانظر ترجمته في سير أعلام النبلاء (١١/ ١٦٣).

وَلَهُ بِإِسْنَادِهِ عَنْ الْمُعَافِرِيِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «طُوبَى لِلْغُرَبَاءِ، الَّذِينَ يُمْسِكُونَ بِكِتَابِ اللَّهِ حِينَ يُتْرَكُ، وَيَعْمَلُونَ بِالشَّنَّةِ حِينَ يُتْرَكُ، وَيَعْمَلُونَ بِالشُّنَّةِ حِينَ تُطْفَأُ»(١).

### السرح:

في هذا الحديث وصف النبي ﷺ الغرباء بقوله: «طُوبَى لِلْغُرَبَاءِ، الَّذِينَ يُمْسِكُونَ بِكَابِ اللَّهِ حِينَ يُتُرَكُ، وَيَعمَلُونَ بِالسُّنَّةِ حِينَ تُطْفَأُ»، وقد جاء وصفهم في عدة أحاديث منها:

الأول: أن الغرباء «أُنَاسٌ صَالِحُونَ قَلِيلٌ فِي أُنَاسٍ سُوءٍ كَثِيرٍ ، مَنْ يَعْصِيهِمْ أَكْثَرُ مِمَّنْ يُطِيعُهُمْ ».

الثاني: جاء في تفسير الغرباء في بعض الأحاديث أنهم «النُّزَّاعُ مِنْ الْقَبَائِلِ».

الثالث: أن الغرباء «الَّذِينَ يُصْلِحُونَ إِذَا فَسَدَ النَّاسُ».

الرابع: أن الغرباء «الَّذِينَ يُصْلِحُونَ ماأَفْسَدَ النَّاسُ» من سنة النبي ﷺ. الخامس: أن الغرباء «الَّذِينَ يُمْسِكُونَ بِكِتَابِ اللَّهِ حِينَ يُتْرَكُ، وَيَعْمَلُونَ بِالسُّنَّةِ حِينَ تُطْفَأُ».

وإذا تأملت وجدت أن كل هذه الأوصاف من التنويع وليس بينها تضارب، فالذين يَصْلُحُون إذا فسد الناس؛ يُصْلِحُون ما أفسد الناس من

<sup>(</sup>١) انظر البدع لابن وضاح (ص١٢٢).

السنة، كذلك هم النزاع من القبائل، وهم الذين يمسكون بالكتاب حين يترك، ويعملون بالسنة حين تُطفأ، وهم أناس صالحون قليل في أناس سوء كثير من يعصيهم أكثر ممن يطيعهم، فإذًا الروايات في تفسير الغرباء ليس بينها اختلاف تضاد، وإنما هو اختلاف تنوع، وصفوا بوصف وفي حديث آخر وصفوا بوصفٍ آخر.



### بَابُ التَّحْذِيرِ مِنَ الْبَدَعِ

# الـشـرح:

هذا الباب هو الباب الأخير من كتاب فضل الإسلام إلا وهو باب التحذير من البدع، والتحذير من البدع جاء في عدة آيات، وجاء في أحاديث كثيرة، فمنها في القرآن العظيم قول الله على: ﴿ وَرَهْبَانِيّةٌ ٱبْتَدَعُوهَا مَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَا فَمنها في القرآن العظيم قول الله على: ﴿ وَرَهْبَانِيّةٌ ٱبْتَدَعُوهَا مَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَا الله الله فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايِتِهَا ﴾ [الحديد: ٢٧]، وهذا مضمن ذم البدع، وكذلك قول الله على في آخر سورة الأنعام: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا لَسَتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا آمَرُهُمْ إِلَى اللهِ مُم يُنْبِعُهُم عِما كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿ وَاللهِ اللهِ عَلَيْهُمْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَ

#### والبدع الكلام عليها يتضمن مسائل:

المسألة الأولى: معنى البدعة، وذلك بإيضاح صورة البدعة من غير أن

<sup>(</sup>۱) أخرج الطبراني في الأوسط (۱/ ۲۰۷) قال: (حَدَّنَنَا أَحْمَدُ قَالَ: نا مُعَلَّلٌ قَالَ: نا مُوسَى بْنُ أَعْيَنَ، عَنْ سُفْيَانَ النَّوْرِيِّ، عَنِ ابْنِ طَاوُسٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: هُمْ أَهْلُ الْبِدَعِ وَالْأَهْوَاءِ قَالَ: هُمْ أَهْلُ الْبِدَعِ وَالْأَهْوَاءِ فَالَ: هُمْ أَهْلُ الْبِدَعِ وَالْأَهْوَاءِ مَنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ. لَمْ يَرْوِ هَذَا الْحَدِيثَ عَنْ سُفْيَانَ إِلّا مُوسَى، تَفَرَّد بِهِ: مُعَلَّلٌ) ، قال الهيشمي في مجمع الزوائد (٧/ ٢٣): (ورجاله رجال الصحيح غير معلل بن نفيل وهو ثقة). كما أخرج الطبراني نحوه في الصغير (١/ ٣٣٨)، والبيهقي في شعب الإيمان (٥/ ٤٤٩) من حديث عمر بن الخطاب ﴿ إِنَّهُمْ مِنِي بُرَاءٌ »، قال الطبراني: (لم يروه عن شعبة إلا بقية، تفرد لَهُمْ تَوْبَةٌ ، أَنَا مِنْهُمْ بَرِيءٌ وَهُمْ مِنِي بُرَاءٌ »، قال الطبراني: (لم يروه عن شعبة إلا بقية، تفرد به بن مصفى وهو حديثه)، قال الهيشمي في مجمع الزوائد (٧/ ٢٢): (إسناده جيد). وانظر: تفسير الطبري (٨/ ١٠٥)، وتفسير ابن كثير (٢/ ٢٧): (إسناده جيد).

يحتاج إلى شيء من التفصيل والترتيب.

والمسألة الثانية: التعريف المختار للبدعة وشرح ذلك التعريف.

والمسألة الثالثة: حكم البدع وأقسامها.

والمسألة الرابعة: هي اختلاف العلماء في البدع هل فيها حسن أم لا؟ وبيان الصواب من ذلك والأدلة عليه.

والمسألة الخامسة: هي حكم المبتدع، وهل كل من عمل بدعة يعد مبتدعاً؟ يعني: هل هناك تلازم بين البدعة والتبديع أم لا؟

المسألة السادسة والأخيرة: الفرق بين الخطأ في مخالفة السنة وبين الدعة.

أما المسألة الأولى: فهي تعريف البدعة، والبدعة مقولة من مادة الابتداع: ابتدع ابتداعاً، إذا هو مصدر، والاشتقاق - كما هو معلوم - من المصدر، وهذه المادة فيها معنى الاختراع، يعني: الاختراع على غير مثال سابق؛ كما قال ابن عباس في المختراع، وكُنْتُ لا أَرَى مَا فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ حَتَّى أَتَانِي أَعْرَابِيَّانِ يَخْتَصِمَانِ فِي بِئْرٍ فَقَالَ أَحَدُهُمَا: أَنَا فَطَرْتُهَا، وَالْأَرْضِ حَتَّى أَتَانِي أَعْرَابِيَّانِ يَخْتَصِمَانِ فِي بِئْرٍ فَقَالَ أَحَدُهُمَا: أَنَا فَطَرْتُهَا، وَالْأَرْضِ حَتَى ابتدعت حفرها، ولم يكن المحل محل حفرٍ، قال: فَقهمت معنى بديع السموات والأرض، أي: من أنشأها على غير مثال سابق يحتذي، فإذًا البدعة في اللغة هي: الشيء المخترع، الشيء الجديد المحدث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (۱۰/ ۳۱۷۰)، والطبري في تفسيره (۷/ ۱۰۹)، والبيهقي في شعب الإيمان (۲/ ۲۵۸)، وابن عبد البر في التمهيد (۷۸/۱۸).

أما في الشرع: فقد اختلفت تعاريف العلماء في البدعة:

فعرفها الشاطبي كَلَهُ بقوله: (طَرِيقَةٌ فِي الدِّينِ مُخْتَرَعَةٌ، تُضَاهِي الشَّرْعِيَّةَ، يُضَاهِي الشَّرْعِيَّةَ، يُقْصَدُ بِالسُّلُوكِ عَلَيْهَا الْمُبَالَغَةُ فِي التَّعَبُّدِ لِلَّهِ سُبْحَانَهُ)(١).

وقال بعضهم: إن البدعة هي ما لم يكن عليه رسول الله على من العبادات، فكل عبادة لم يكن عليه الله على الله على في فكل عبادة لم يكن عليها رسول الله على فهي بدعة؛ كما ذكر الإمام على في هذا الباب لحذيفة على أنه قال: «كُلُّ عِبَادَةٍ لَمْ يَتَعَبَّدْهَا أَصْحَابُ رَسُولِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى ا

وقال بعضهم: إن البدعة هي كل أمر مخترع - يعني في الشرع - ليس له أصل من الكتاب ولا السنة.

المسألة الثانية: وهي التعريف المختار للبدعة، فهذه التعاريف السابق ذكرها مختلفة اختلافاً واضحاً، والذي أختاره منها هو تعريف الشاطبي كَلَهُ لكن نزيد عليه قيداً، إلا وهو أن نقول: (إِنَّ الْبَدْعَةَ هِيَ طَرِيقَةٌ فِي الدِّينِ مُخْتَرَعَةٌ، يُقْصَدُ بِمُلَازَمَتِهَا الْتَّعَبُدُ للهِ عَلَى وَجْهِ يُضَاهِى بِهِ الْشَرِيعَةُ)، وقيد الملازمة هذا قيد مهم لما سيأتي بيانه في آخر الكلام.

فقوله: (إِنَّ الْبَدْعَةَ هِيَ طَرِيقَةً فِي اللِّينِ مُخْتَرَعَةً) طريقة: هي السبيل والسنة لأمر ما، وقوله: (فِي اللِّينِ) أخرج ما لم يكن من الدين؛ كالمباحات، والصناعات، وغيرها مما ليس من الدين حدثاً، وكذلك المحدثات من أنواع المعاصي التي يفعلها وفعلها العباد وهم لايقصدون بها التعبد لله هذا، مثل: ما أحدث من شرب الخمور على شكل منتشر، يعني: لا على شكل مثل

<sup>(</sup>۱) راجع: (ص۹۷).

خفي، وأُحدِث القتال بين المؤمنين وسفك بعضهم دم بعض، وأنواع ذلك، وهذه كلها محدثات وبدع لم يكن عليها عهد النبي ﷺ ولا صحابته، لكنها لم يُقصد بإحداثها التعبد لله عن، فهي محدثات ولكنها ليست بدعاً.

وهذه الأشياء التي ذكرت بعضها داخل في قول النبي ﷺ: «فَمَنْ أَحْدَثَ حَدَثًا، أَوْ آوَى مُحْدِثًا، فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللّهِ وَالْمَلاَئِكَةِ وَالنّاسِ أَجْمَعِينَ، لا يُقْبَلُ مِنْهُ عَدْلٌ ولا صَرْفٌ "(1)، «مَنْ أَحْدَثَ حَدَثًا، أَوْ آوَى مُحْدِثًا» يدخل فيه هذه المعاصي، مثل: شرب الخمر، والزنا، والقتل، ونحو ذلك، إذاً لابد من قيد التعبد لله ﷺ.

ثم ذكرنا أنه لابد من قيد الملازمة، يقصد به الملازمة عليها، يعني: أنها طريقه يلتزمها أصحابها لا يفعلونها مرة ويتركونها، فإنهم لو فعلوها مرة وتركوها تعد خطأً ومخالفة، لكنهم إذا فعلوها ولازموها صارت بدعة.

إذاً هذا التعريف هو المختار، وهذا شرحه، ويتبين بذلك أن مقتضى هذا التعريف أن البدع كلها مذمومة، فلا يدخل فيه ما يسمى بدعةً في اللغة وليس ببدعةٍ في الشرع، فقول عمر في الما رآهم اجتمعوا على صلاة الترويح جماعةً ولم يكونوا يفعلونها في عهده، قال: «نِعْمَ الْبِدْعَةُ هَذِهِ» (٢)، وفي

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۰۹).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص٩٩).

رواية: «نِعْمَتِ الْبِدْعَةُ هَذِهِ» (١) ، يعني: هذه البدعة اللغوية؛ لأن هذا عُمِل على غير مثالِ سابقٍ في عهده وَ على غير مثالِ سابقٍ في عهده وَ على الناس معه؛ كما روى ذلك أصحاب صلى بهم ليالي من رمضان، واجتمع الناس معه؛ كما روى ذلك أصحاب السنن، فسماها بدعة باعتبار اللغة؛ لأنها في عهده بدعة، يعني: لم يكن لها مثال سابق في عهد عمر، فتعلقت باللغة أولا، ثم بالمتكلم ثانيا.

فعمر في الشرعي المعنى اللغوي وليس المعنى الشرعي المذموم؛ وذلك لأنه بالإجماع أن البدع التي يُعاقب أصحابها مذمومة، وعمر في المتدحهم بقوله: «نِعْمَ الْبِدْعَةُ هَذِهِ»، فدل على عدم دخولها فيما يذم.

فإذًا عمر على أراد بالبدعة هاهنا البدعة اللغوية، يعني: عملتم هذا الشيء ولم يُعمل فيما سبق، صحيح أنه كان في عهد النبي على أنه قام بهم في العشرة الأخيرة من رمضان أربع ليال، ثم ترك ذلك خشية أن يُفرض عليهم، لكن قوله: «نِعْمَ الْبِدْعَةُ هَذِهِ»، يعني في زمانه وزمن أبى بكر هي المنه عليهم،

أيضاً يُلاحظ أنه لا وجه لتحسين بدعة مع هذا التعريف، بخلاف من عرف البدعة بقوله: إنها كل ما لم يكن عليه رسوله ﷺ. فهذا يدخل فيه ما ابتدع وكان بدعة لغوية، أو كان بدعة شرعية، وسيأتينا بيان هذا، وسبب اختلاف العلماء في تقسيم البدع، وهل منها شيء حسن أم لا؟

المسألة الثالثة: هي حكم البدع، والبدع ليست على مرتبة واحدة، البدع مختلفة المراتب، فبعض البدع أشر من بعض، ومنها ما هو مكفر – بدعة مكفرة – ومنها ما ليس بمكفر، ومنها ما هو كبيرة من الذنوب ومنها

<sup>(</sup>۱) أخرجه مالك في الموطأ (۲۵۰)، والبيهقي في الصغرى (۱/ ٤٨١)، وفي شعب الإيمان (٣/ ١٧٧)، وأبو نعيم في الحلية (٩/ ١١٣).

ما ليس بكبيرة، لكن جنس البدع أعظم من الكبائر؛ كما سبق بيانه من أن جنس البدع أعظم من كل كبيرة.

والبدع تارة تكون في الاعتقاد، يعني: ابتدع اعتقاداً لم يكن عليه النبي على وصحابته في وتارة تكون في السلوك يعني: ابتدع سلوكاً لم يكن عليه النبي على ولا صحابته في ، وتارة تكون في العبادة يعني: ابتدعت عبادات لم يكن عليها النبي على ولا صحابته في .

إذاً البدع إما أن تكون في الاعتقاد يعني في العلم، وإما أن تكون في هيئة العبادة، وإما أن تكون في حال المتعبد، فهي ثلاثة أنواع:

النوع الأول: أما الاعتقادات فالبدع فيها أنواع، وكثير منها مكفر، مثل الابتداع في جعل توحيد الربوبية هو الغاية من تكليف الناس، وأن الناس إذا شهدوا توحيد الربوبية وأن الله على هو المتصرف في ملكوته وحده دونما سواه أن هذا هو الغاية، وهو الذي من أجله بُعثت الرسل؛ كما قال السنوسي (۱) في عقيدته – وهو من الأشاعرة – يقول في معنى الإله: الإله هو المستغني عما سواه المفتقر إليه كل ما عداه. فمعني لا إله إلا الله: لا مستغنياً عما سواه ولا مفتقراً إليه كل ما عداه إلا الله، هذا نوع ابتداع، بل ابتداع عظيم وخيم جرهم إليه تقليد اليونان، فإن الدين الحق الذي شهد له القرآن العظيم والسنة أن الإله هو المعبود، قال في : ﴿أَبَعَلَ ٱلْأَلِمَةَ إِلَهَا المستغنى عما سواه المفتقر إليه كل ما عداه، فإن هذا هو الرب، والمشركون المستغنى عما سواه المفتقر إليه كل ما عداه، فإن هذا هو الرب، والمشركون لم يكونوا يجادلون في الربوبية، إنما جادلوا في الألوهية الحقة لله كلى، فإذًا

<sup>(</sup>١) راجع: (ص١٥٩).

هذا نوع من أنواع الابتداع. كذلك السبل الكلامية المختلفة هذا نوع من أنواع الابتداع، والطرق الموصلة إلى الحق طرق شرعية واضحة، إلا أنه ابتدعت طرق من جنس علم المنطق وعلم الكلام ظن أصحابها أنها موصلة إلى الحق، لكنها طرق باطلة قليل الصواب منها، وعندنا في الشرع الدلالة عليه بأوضح دلالة، وهي إن كانت مفيدة في مسائل - يعني: علم المنطق مفيد وعلم الكلام مفيد - لكنها ليست بمفيدة في الشرع، إنما في أشياء أخر، كذلك أنواع الابتداع في القدر وفي الإيمان ونحو ذلك، هذه كلها بدع في العلم، فبعضها مكفر وبعضها غير مكفر، فليس إطلاق أن هذا الشيء بدعة يعني عدم تكفير من قام به، فقد يكفر وقد لا يكفر، فالبدعة ليست عاصمة من الكفر؛ كما يظن بعضهم أن البدعة أقل درجة من الكفر، بل البدع منها ما هو مكفر مخرج من الملة والعياذ بالله.

النوع الثاني: بدع في هيئات العبادات، مثل: ما جاء في حديث ابن مسعود وأبى موسى الأشعري والله في القوم الذين اجتمعوا على التسبيح على هيئة لم تكن معروفة في عهد النبي والله في عهد الخلفاء الراشدين أبي بكر وعمر وعثمان والله الم تكن معروفة على هذه الصفة فأحدثها هؤلاء، وهذا في الهيئة.

النوع الثالث: بدع في حال المتعبد، يعني: أصل العبادة يكون مشروعاً لكن تكون هيئتها غير مشروعة، مثل: التسبيح، التسبيح أصلاً مشروع لكن الاجتماع عليه على هذا النحو غير مشروع، هذا بدعة في الهيئة. كذلك الدعاء مشروع ومأمور به، فإن كان على هيئة ليست سنية صار بدعة، وهذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۲۰٤)، وسيأتي (ص۳۷۸).

إذا التزمه صاحبه، وهكذا حال من ألزموا نفسهم بأنواع الخلوات، وأنواع المسير والرياضات، والمقامات، والأحوال، مما هو شائع في الصوفية.

وهناك تقسيم آخر للبدع، إلا وهو أن البدع: إما أن تكون كبيرة من الكبائر قد تصل إلى الكفر، وإما أن تكون صغيره من الصغائر، يعني: مما يُغفر لصحابها إذا زاحم عمله هذا عمل صالح يُكفّر عنه به، لكن ليس معنى ذلك أنها تشترك مع صغائر الذنوب التي تكفرها الصلاة إلى الصلاة ورمضان إلى رمضان والجمعة إلى الجمعة، بل البدعة شرها أعظم وإن كانت صغيرة لكن شرها كانت صغيرة من حيث تقسيم الذنب، فهي وإن كانت صغيرة لكن شرها أعظم من صغائر في الذنوب، قال الإمام مالك عَنَهُ: «مَنِ ابْتَدَعَ فِي الْإِسْلَامِ بِدْعَةً يَرَاهَا حَسَنَةً، زَعَمَ أَنَّ مُحَمَّدًا عَلَيْهُ خَانَ الرِّسَالَةَ، لِأَنَّ اللَّه يَقُولُ: ﴿ وَلِنَا اللَّه يَقُولُ: ﴿ وَلِنَا اللَّه يَقُولُ: وَلَا اللَّه اللَّه يَكُنْ يَوْمَوْلِ دِينًا، فَلَا يَكُونُ الْمُومَ دِينًا» لم؟

الجواب: لأن المبتدع يفعل هذه الأفعال وهو يعتقد أنها من الدين، والله على يقول: ﴿ الْمَائِمُ مَا كُمُلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣]، فهل الكامل يحتاج إلى زيادة؟ الجواب: لا، وكلام الإمام مالك عَلَيْهُ هذا متين واضح. إذا تبين ذلك فالبدع كلها مذمومة؛ كما قال النبي عَلَيْهُ: ﴿ فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلالَةٌ ﴾؛ كما ساقه وكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلالَةٌ »؛ كما ساقه الشيخ عَلَيْه، وهذا يعني أن هذه كلية لا يخرج عنها شيء، فكل بدعه يصدق عليها أنها ضلالة، فما هي هذه البدع؟ الجواب: هي البدع التي عرفناها، عليها أنها ضلالة، فما هي هذه البدع؟ الجواب: هي البدع التي عرفناها،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حزم في الإحكام (٦/ ٢٢٥)، وانظر الاعتصام للشاطبي (١/ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص٦٤).

يعني: البدعة التي هي طريقة في الدين مخترعة يُقصد بالملازمة عليها والمبالغة في التعبد لله على اله الله عليها وجه تضاهي به الشريعة، هذا هو المراد.

بعض أهل العلم لم يفهم هذا وقال: إن البدع منها ما هو حسن ومنها ما هو قبيح، كيف؟ قالوا: البدعة هي كل ما لم يكن على عهد النبي على فيدخل في ذلك من مثل جمع القرآن، فإن القرآن في عهد النبي على لم يُجمع في كتاب فجمع، فهذا من جنس البدع يقولون، لكن هذه بدعة واجبة يجب على الأمة أن تسعى في ذلك.

إذا تبين ذلك فإن قوله: «فَإِنَّ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلالَةٌ»، المراد هنا البدعة في اصطلاح الشرع، وليست البدعة في اللغة.

وتعريف البدعة بأنها: «كل ما أحدث بعد رسول الله على الله الله على الله على الله على الله على الله على التعريف قال أصحابه: البدعة منها ما يكون بدعة حسنة.

وهذا هو الذي مال إليه بل ونصره، وبل ابتدعه العز بن عبد السلام

المعروف، وأوقع الأمة في بلاء تحسين البدع بعد أن قال هذا في كتابه (القواعد الكبري)<sup>(۱)</sup>، وتبعه عليه تلميذه القرافي، وانتصر له في كتابه (الفروق)<sup>(۲)</sup> المشهورة له، وقد رد عليهما الشاطبي كَنَّلَهُ في كتاب (الاعتصام)<sup>(۳)</sup>، وكذلك شيخ الإسلام وعلم الأعلام ابن تيميه كَنَّلَهُ، وابن القيم كَنَّلَهُ، وجماعات من أهل العلم، ولكن تبع العز ابن عبد السلام على تعريفه وتقسيمه جماعات، فلا تكاد تجد أحداً ممن شرح الحديث بعد العز

وَبَسَطَ ذَلِكَ الْقَرَافِيُّ بَسْطًا شَافِيًا وَأَصْلُ مَا أَتَى بِهِ مِنْ ذَلِكَ شَيْخُهُ عِزُّ الدِّينِ بْنُ عبد السَّلَامِ، وَهَا أَنَا آتِي بِهِ عَلَى نَصِّهِ...، فَقَالَ: «... وَالْجَوَابُ: أَنَّ هَذَا التَّقْسِيمَ أَمْرٌ مُخْتَرَعٌ، لَايَدُلُّ عَلَيْهِ دَلِيلٌ شَرْعِيٌّ، بَلْ هُوَ نَفْسُهُ مُتَدَافِعٌ; لِأَنَّ مِنْ حَقِيقَةِ الْبِدْعَةِ أَنْ لَا يَدُلُّ عَلَيْهَا دَلِيلٌ شَرْعِيٌّ; لَا مِنْ نُصُوصِ الشَّرْع، وَلَا مِنْ قَوَاعِدِهِ.

إِذْ لَوْ كَانَ هُنَالِكَ مَا يَدُّلُ مِنَ الشَّرْعِ عَلَى وُجُوبٍ أَوْ نَدْبٍ أَوْ إِبَاحَةٍ; لَمَا كَانَ ثَمَّ بِدْعَةٌ، وَلَكَانَ الْعَمَلُ دَاخِلًا فِي عُمُومِ الْأَعْمَالِ الْمَأْمُورِ بِهَا أَوِ الْمُخَيَّرِ فِيهَا، فَالْجَمْعُ بَيْنَ [كَوْنِ] تِلْكَ الْأَشْيَاءِ بِدَعًا، وَبَيْنَ كَوْنِ الْأَدِلَّةِ تَدُلُّ عَلَى وُجُوبِهَا أَوْ نَدْبِهَا أَوْ إِبَاحَتِهَا جَمْعٌ بَيْنَ مُثَنَافِيَيْنِ.

أَمَّا الْمَكْرُوهُ مِنْهَا وَالْمُحَرَّمُ; فَمُسَلَّمٌ مِنْ جِهَةِ كَوْنِهَا بِدَعًا لَا مِنْ جِهَةٍ أُخْرَى، إِذْ لَوْ دَلَّ دَلِيلٌ عَلَى مَنْعِ أَمْرٍ أَوْ كَرَاهَتِهِ; لَمْ يُشْبِتْ بِذَلِكَ كَوْنَهُ بِدْعَةً; لِإِمْكَانِ أَنْ يَكُونَ مَعْصِيَةً; كَالْقَتْلِ وَالسَّرِقَةِ وَشُرْبِ الْخَمْرِ وَنَحْوِهَا، فَلَا بِدْعَةَ يُتَصَوَّرُ فِيهَا ذَلِكَ التَّقْسِيمُ أَلْبَتَةَ، إِلَّا الْكَرَاهِيَةَ وَالسَّرِقَةِ وَشُرْبِ الْخَمْرِ وَنَحْوِهَا، فَلَا بِدْعَةَ يُتَصَوَّرُ فِيهَا ذَلِكَ التَّقْسِيمُ أَلْبَتَةَ، إِلَّا الْكَرَاهِيَةَ وَالتَّحْرِيمَ حَسْبَمَا يُذْكِرُ فِي بَابِهِ.

فَمَا ذَكَرَ الْقَرَافِيُّ عَنِ الْأَضْحَابِ مِنَ الاِتِّفَاقِ عَلَى إِنْكَارِ الْبِدَعِ صَحِيحٌ، وَمَا قَسَّمَهُ فِيهَا غَيْرُ صَحِيحٍ).ا.هـ. بتصرف.

<sup>(</sup>۱) انظر القواعد الكبرى لعز الدين بن عبد السلام (۲/ ٣٣٧ - ٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: الفروق للقرافي (ص٣٠٥ - ٣٠٩).

 <sup>(</sup>٣) انظر: الاعتصام (١/ ١٨٨ - ١٩٣)، قال كَلْله: (وَمِمَّا يُورَدُ فِي هَذَا الْمَوْضِعِ:
 أَنَّ الْعُلَمَاءَ قَسَّمُوا الْبِدَعَ بِأَقْسَامٍ أَحْكَامِ الشَّرِيعَةِ الْخَمْسَةِ، وَلَمْ يَعُدُّوهَا قِسْمًا وَاحِدًا مَذْمُومًا، فَجَعَلُوا مِنْهَا مَا هُوَ وَاجِبٌ وَمَنْدُوبٌ وَمُبَاحٌ وَمَكْرُوهٌ وَمُحَرَّمٌ.

ابن عبد السلام إلا وقد وقع فيما ذكره، وهذا ولا شك وقعت الأمة من جرائه في وبال.

وقد جاء عن النبي على البدع ما يحذر منها بأبلغ تحذير، فكيف تدخلون أمثال هذه فيها? والنبي على لم يفصل ولم يبين أن بدعة دون بدعة لها حكم، بل قال: «فَإِنَّ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلالَةٌ»، وهذا كله يعني أنها عامة، ف «كُلَّ» من ألفاظ العموم كما هو مقرر عند الأصوليين، إذا جعل من البدع منها ما هو واجب ومنها ما هو مستحب ومنها ما هو مباح، هذا باطل وغلط، والسبب في الغلط الحاصل هو في أمرين:

الأمر الأول: هو أنهم جعلوا البدعة اللغوية هي المرادة، أو جعلوا البدع تضم ما كان بدعاً في اللغة، ولم يجعلوا للبدع تعريفاً شرعياً جامعاً مانعاً، فقولهم في تعريف البدع: هي كل ما لم يكن علي عهد النبي على هذا يعني البدعة اللغوية، فكل ما أحدث بعد النبي على يجعلونه بدعة، ويدخل في هذا – مثل ما مثل به الشاطبي وغيره –: المناخل، وأنواع الأطعمة، وأنواع الأكيسة، وأنواع البيوت، والمراكب، إلى آخره، كلها داخلة، لكنها ليست مرادة، فالنبي على نهي عن البدع أشد النهي وذم أصحابها، بل وجعلهم لا يردون عليه حوضه، وهذا لاشك أنه لا يدخل فيه البدع التي هي بدع في اللغة وليست بدعاً في الشرع.

الأمر الثاني: العلاقة بين البدع والتبديع، اعلم أن لا ملازمة بين كون الرجل يأتي بالبدعة وكونه مبتدعاً، فإنه قد يعمل ببدعة ولا يُطلق عليه لفظ المبتدع؛ لأن هذه الثنائية لا تلازم بينها، فإن لا تلازم بين البدعة والتبديع، ولا تلازم بين الكفر والتكفير، ولا تلازم وبين الفسق والتفسيق، فقد يعمل

الرجل بالفسق ولا يسمي فاسقاً، وقد يعمل بالبدعة ولا يسمي مبتدعاً، وقد يعمل بالكفر ولا يطلق عليه أنه كافر ؛ وذلك لأن من شرط هذه الأسماء أن تقام الحجة على من قام به أحد تلك الأعمال.

\* إذا قامت الحجة علي من عمل ببدعة، وصدف عنها، ولم يتبع الحجة
 التي قال بها أهل العلم، وأعلمه إياها أهل العلم، فإنه يصبح مبتدعاً.

\* كذلك الفسق لا يلزم لكون الرجل يعمل كبيرة أن يكون فاسقاً، الفاسق هو من يعمل الكبيرة، أما الصغائر فلا يسمي فاعلها فاسقاً، ولا يُسمي فاسقاً حتى تُقام عليه الحجة، ويُبين له، ثم لا يأبه لذلك.

\* كذلك الكفر قد يقوم الكفر بأحد، يعني: يعمل عملاً شركياً، أو عملاً كفرياً، لكن لا نسميه مشركاً أو كافراً حتى تقوم عليه الحجة.

وهذه قاعدة مهمة بينها الأئمة في غير ما موضع، لكن كيف تقام الحجة؟ هذا له بحث آخر.

لما ذكرنا تعريف البدعة ذكرنا لفظ الملازمة وزدناه علي تعريف الشاطبي وهذا مهم قد نبه عليه شيخ الإسلام ابن تيمية وغيره، وذلك لأن من عمل عملاً لم يلتزمه فإنه يكون عمل عملاً علي خلاف السنة، ولكن لم يلتزمه ولم يجعله طريقة تُطْرَقُ وتُتْبَعُ وتُسْلَكُ، وإنما فعله مرة أو مرتين، فإنه يعد مخالفاً للسنة في هذا العمل ويقال أخطأ فلان في كذا وكذا، ونحو ذلك، أما إذا لازمه فيكون بملازمته لهذا العمل أو العمل الملازم عليه ليضاهي به المشروع يكون بدعة، فليس كل مخالفة للسنة تعد بدعة، فمن أخطأ خالف السنة، لكن لا يعد مبتدعاً إلا إذا لزمه، وكذلك يكون عمله خلاف للسنة لكن لا يعد مبتدعاً إلا إذا لزمه، وكذلك يكون عمله خلاف للسنة لكن لا يعد مبتدعاً إلا إذا لزمه، وكذلك يكون عمله خلاف للسنة لكن لا يعد مبتدعاً إلى إذا لزمه، وكذلك يكون عمله خلاف للسنة لكن لا يعد مبتدعاً إلى إذا لزمه، وكذلك يكون عمله خلاف للسنة الكن لا يعد مبتدعاً إلى إذا لزمه، وكذلك يكون عمله خلاف للسنة الكن لا يعد مبتدعاً إلى إذا لزمه فيكون عمله خلاف للسنة الكن لا يعد مبتدعاً إلى إذا لزمه فيكون عمله خلاف للسنة الكن لا يعد مبتدعاً إلى إذا لزمه أو المه المؤلفة للسنة المؤلفة للسنة الكن لا يعد مبتدعاً إلى إذا لزمه فيكون عمله خلاف للسنة الكن لا يعد مبتدعاً إلى إذا لزمه أو المؤلفة للسنة الكن لا يعد مبتدعاً إلى إذا لزمه أو المؤلفة للسنة المؤلفة للمؤلفة ل

عَنْ العِرْبَاضِ بْنِ سَارِيةَ قَالَ: وَعَظَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ يَوْمًا مَوْعِظَةً بَلِيغَةً ذَرَفَتْ مِنْهَا العُيُونُ، وَوَجِلَتْ مِنْهَا القُلُوبُ، قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ كَانَّهَا مَوْعِظَةً مُودِّعٍ فَأَوْصِنَا، قَالَ: «أُوْصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ، وَالشَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ تَأَمَّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ، وَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَاللَّهُ مِنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الخُلفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ، عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ فَإِنَّ الْمَهْدِيِّينَ، عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ بِدُعَةٍ ضَلالةً»، قَالَ التِّرْمِذِيُّ: حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ (۱).

وَعَنْ حُذَيْفَةَ قَالَ: «كُلُّ عِبَادَةٍ لا يَتَعَبَّدُهَا أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ، فَلَاتَعَبَّدُهَا أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ، فَلَاتَعَبَّدُوهَا فَإِنَّ الْأُوَّلَ لَمْ يَدَعْ لِلْآخِرِ مَقَالًا، فَاتَّقُوا اللَّهَ يَا مَعْشَرَ الْقُرَّاءِ، وَخُذُوا بِطَرِيقِ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ». رَوَاهُ أبو دَاوُدَ (٢٠).

وَقَالَ الْدَّارِمِيُّ: أَخْبَرَنَا الْحَكُمُ بْنُ الْمُبَارَكِ، أَنبَأَنَا عَمْرُو بْنُ يَحْيَى، قَالَ: «كُنَّا نَجْلِسُ يَحْيَى، قَالَ: «كُنَّا نَجْلِسُ عَلَى بَابِ عبد اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ عَلَى مَلاةِ الْغَدَاةِ، فَإِذَا خَرَجَ، مَشَيْنَا مَعَهُ إِلَى الْمَسْجِدِ، فَجَاءَنَا أبو مُوسَى الْأَشْعَرِيُّ عَلَى فَقَالَ: مَشَيْنَا مَعَهُ إِلَى الْمَسْجِدِ، فَجَاءَنَا أبو مُوسَى الْأَشْعَرِيُّ عَلَى فَقَالَ: أَخَرَجَ إِلَيْكُمْ أبو عبد الرَّحْمَنِ قُلْنَا: لَا، بَعْدُ. فَجَلَسَ مَعَنَا حَتَّى خَرَجَ، فَلَمَّا خَرَجَ، قُمْنَا إِلَيْهِ جَمِيعًا، فَقَالَ لَهُ أبو مُوسَى: يَا خَرَجَ، فَلَمَّا خَرَجَ، قُمْنَا إِلَيْهِ جَمِيعًا، فَقَالَ لَهُ أبو مُوسَى: يَا أَبَا عبد الرَّحْمَنِ، إِنِّي رَأَيْتُ فِي الْمَسْجِدِ آنِفًا أَمْرًا أَنْكُرْتُهُ وَلَمْ أَرَ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ - إِلَّا خَيْرًا. قَالَ: فَمَا هُوَ؟ فَقَالَ: إِنْ عِشْتَ فَسَتَرَاهُ. قَالَ: إِنْ عِشْتَ فَسَتَرَاهُ. قَالَ: وَالْمَسْجِدِ قَوْمًا حِلَقًا جُلُوسًا يَنْتَظِرُونَ الصَّلَاةَ فِي كُلِّ

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٦٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن المبارك في الزهد (ص١٦)، والمروزي في السنة (١/ ٣٠)، وابن
 أبي عاصم في السنة (١/ ٩٠).

حَلْقَةٍ رَجُلٌ، وَفِي أَيْدِيهِمْ حَصًا، فَيَقُولُ: كَبِّرُوا مِائَةً، فَيُكَبِّرُونَ مِائَةً، فَيَقُولُ: هَلِّلُوا مِائَةً، فَيُهَلِّلُونَ مِائَةً، وَيَقُولُ: سَبِّحُوا مِائَةً، فَيُسَبِّحُونَ مِائَةً، قَالَ: فَمَاذَا قُلْتَ لَهُمْ؟ قَالَ: مَا قُلْتُ لَهُمْ شَيْئًا انْتِظَارَ رَأْيِكَ أَوْ انْتظارَ أَمْرِكَ. قَالَ: أَفَلَا أَمَرْتَهُمْ أَنْ يَعُدُّوا سَيِّئًا تِهِمْ، وَضَمِنْتَ لَهُمْ أَنْ لا يَضِيعَ مِنْ حَسَنَاتِهِمْ، ثُمَّ مَضَى وَمَضَيْنَا مَعَهُ حَتَّى أَتَى حَلْقَةً مِنْ تِلْكَ الْحِلَق، فَوَقَفَ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ: مَا هَذَا الَّذِي أَرَاكُمْ تَصْنَعُونَ؟ قَالُوا: يَا أَبَا عبد الرَّحْمَن حَصًا نَعُدُّ بِهِ التَّكْبِيرَ وَالتَّهْلِيلَ وَالتَّسْبِيحَ. قَالَ: فَعُدُّوا سَيِّئَاتِكُمْ، فَأَنَا ضَامِنٌ أَنْ لَايَضِيعَ مِنْ حَسَنَاتِكُمْ شَيْءٌ وَيْحَكُمْ يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ، مَا أَسْرَعَ هَلَكَتَكُمْ هَوُلَاءِ صَحَابَةُ نَبِيِّكُمْ ﷺ مُتَوَافِرُونَ، وَهَذِهِ ثِيَابُهُ لَمْ تَبْلَ، وَآنِيَتُهُ لَمْ تُكْسَرْ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، إِنَّكُمْ لَعَلَى مِلَّةٍ هِيَ أَهْدَى مِنْ مِلَّةٍ مُحَمَّدٍ ﷺ أَوْ مُفْتَتِحُو بَابِ ضَلَالَةٍ. قَالُوا: وَاللَّهِ يَا أَبَا عبد الرَّحْمَن، مَا أَرَدْنَا إلا الْخَيْرَ. قَالَ: وَكُمْ مِنْ مُريدٍ لِلْخَيْرِ لَنْ يُصِيبَهُ، إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ حَدَّثَنَا أَنَّ قَوْمًا يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ، وَايْمُ اللَّهِ مَا أَدْرِي لَعَلَّ أَكْثَرَهُمْ مِنْكُمْ، ثُمَّ تَوَلَّى عَنْهُمْ. فَقَالَ عَمْرُو بْنُ سَلَمَةَ: رَأَيْنَا عَامَّةَ أُولَئِكَ الْجِلَق يُطَاعِنُونَا يَوْمَ النَّهْرَوَانِ مَعَ الْخَوَارِجِ» (١).

وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ وَعَلَيْهِ الْتُّكُلَانُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۲۰٤)، وبحشل في تاريخ واسط (ص۱۹۸، ۱۹۹)، والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (۱۲/۱۲).

### السرح:

حديث العرباض بن سارية ولله هذا ذكر فيه النبي المحدثات، قال العرباض والنهي: "وَعَظَنَا رَسُولُ اللَّهِ اللهِ مَوْعِظَةً بَلِيغَةً"، الموعظة: هي التذكير بالأمر والنهي، "مَوْعِظَةً بَلِيغَةً" وصفها بأنها بليغة، يعني: بلغت من أنفسهم ما بلغت، فهي بليغة في ألفاظها، وبليغة في تأثيرها، وصف ذلك بقوله: "وَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ وَذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ"، وتقديم وجل القلوب علي ذرف العيون مقصود؛ لأنه يسبقه لأن القلب إذا وجل ربما يتبعه دمع العين، وهذا يبين لك رقة قلوب الصحابة في ، وأنهم كانوا إذا ذكروا ووعظوا أن قلوبهم كانت لينة تستجيب، فتوجل القلوب من التذكير، وتذرف العيون خشية لله على ومحبة للنبي على .

لما بلغ النبي على في موعظته سألوه قالوا: يا رسول الله كأنها موعظة مودع فأوصنا، فقال: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللّهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدً حَبَشِيًّا»، وفي رواية: «وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا»، قال أهل العلم: هذا تنبيه على من لا يستحق الولاية، فإن النبي على أوصي بالطاعة لولي الأمر ولو كان ولي الأمر في نفس الأمر ليس بأهل للولاية، لكن يجب السمع والطاعة له، وقال آخرون: «وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا» هذا مما تأنف منه العرب أن تكون تابعة لعبد حبشي يباع ويشتري، فلما تولى أمر النبي على بأن يتبع ويطاع، وهذا منه على ولاة الأمر بتأويل أو بغير تأويل، فقال على «وَإِنْ كَانَ عَبْدًا يَخْبُونَ عَنْ الله عني: هذا الذي تأنفون من ولايته غاية الأنفة، فكيف إذا كان حَبَشِيًّا»، يعني: هذا الذي تأنفون من ولايته غاية الأنفة، فكيف إذا كان

لا يبلغ هذه الرتبة وهذه النزول؟ إذا كان غير عبد وغير حبشي مما لا يأنف الناس من اتباعه؟ فلاشك أن قول النبي على هذا فيه أعظم وصية، بأن صلاح الدين إنما هو بملازمة طاعة ولاة الأمر المسلمين؛ كما بين ذلك في حديث عبادة بن الصامت على الذي رواه مسلم بقوله: "إلا أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا عِنْدَكُمْ مِنَ اللّهِ فِيهِ بُرْهَانُ "(۱)، يعني: إذا رأيتم الكفر البواح ظاهرا ظهوراً مبيناً عندكم فيه من الله برهان جلي واضح لا لبس فيه ولا غموض، فإنه يجوز لكم حينذاك الخروج ولا يجب.

قال: «وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًا»، ثم قال: «فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي»، سنة: هي ليست هي الواجب والمكروه والمباح؛ لأن السنة عند الفقهاء التي يسميها علماء العقيدة يعني كل ما كان عليه النبي عليه من عبادات في العلم والعمل، «عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي» يعني ما أنا عليه في العلم والعمل، عليكم بذلك؛ فالزموه.

وقال: «وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدِ» عضوا بفتح العين، وضمها لحن، والنواجذ فيها خلاف أين هي من الأسنان؟ لكن الظاهر هي الأنياب، وعضوا عليها بالنواجذ أي استمسكوا بها استمساك من لا يفلت ما أمسك به؛ ذلك لعظم شأنها.

«عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَالْأُمُورَ الْمُحْدَثَاتِ»، وهذا فيه نبأ منه عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَالْأُمُورَ الْمُحْدَثَاتِ»، وهذا فيه عنها عَيِّيِّة، والمقصود هنا بالمحدثات ليست هي ما قاله الشافعي كَلْلهُ فيما رواه البيهقي عنه في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٠٠٦، ٧٠٠٠)، ومسلم (١٧٠٩) من حديث عبادة بن الصامت را

مناقبه، قال الشافعي(١): المحدثات قسمان:

\* محدثات محمودة.

\* ومحدثات مذمومة.

وهذا الحديث هنا ليس المقصود بها، فالشافعي لا يفسر الحديث بتقسيمه المحدثات إلى هذين القسمين، وإنما يقسم المحدثات من حيث هي ولم يقسم ما في الحديث، وإنما الذي في الحديث هو المذموم أي البدع لا غير، ومن ترك سنة فقد أحدث حدثاً؛ كما قال بعض السلف: «لَا يُحْدِثُ رَجُلٌ فِي الْإِسْلَامِ بِدْعَةً، إلا تُركَ مِنَ السَّنَّةِ مَا هُوَ خَيْرٌ مِنْهَا» (٢)، يعني بذلك الترك، وأما ما جاء في أثر حذيفة، وأثر ابن مسعود فلا فدلالته واضحة، وَعَنْ حُذَيْفَة قَالَ: «كُلُّ عِبَادَةٍ لَا يَتَعَبَّدُهَا أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ فَلَاتَعَبَّدُوهَا، فَإِنَّ الْأُوّلَ لَمْ يَدَعْ لِلاَخِرِ مَقَالًا، فَاتَّقُوا اللَّهَ يَا مَعْشَرَ الْقُرَّاءِ، وَخُذُوا بِطَرِيقِ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ»، وقد سبق بيان معنى هذا الأثر وما يتعلق به من مناسبته للكتاب (٣).

أما أثر ابن مسعود ﴿ مُنْ الله عَلَيْهُ ، فهو أثر عظيم في هذا الباب، وهو باب الإيمان برسول الله ﷺ ، ومن أصول الإيمان به ﷺ : أن تُلازَم وتُلتَزم سنته ﷺ ، وملازمة السنة يكون في الأمور العلمية وفي الأمور العملية .

فالأمور العلمية: في مسائل الغيبيات في الله على وأسمائه وصفاته

<sup>(</sup>۱) انظر: حلية الأولياء (٩/ ١١٣)، وجامع العلوم والحكم (ص٢٦٧)، وفتح الباري (١٣/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) انظر البدع لابن وضاح (ص٩٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: (ص ١٢٦ وما بعدها).

وأفعاله، وكذلك في اليوم الآخر من الحوض والميزان والجنة والنار . إلى آخر ذلك، وكذلك من الأمور الغيبية من الجن والملائكة وما أخبر به ﷺ، فكلام الله ﷺ صدق وعدل، وكذلك كلام رسوله ﷺ، قال ﷺ : ﴿وَتَمَّتُ كُلِمَتُ رَبِّكَ مِدْقًا وَعَدَّلاً ﴾ [الانعام: ١١٥] ﴿وَتَمَّتُ كُلِمَتُ رَبِّكَ ﴾ يعني : الشرعية، كِلَمَتُ رَبِّكَ ﴾ يعني : الشرعية، ﴿مِدْقًا ﴾ في الأخبار لا كذب فيها، تعالى الله ﷺ عن ذلك، ﴿وَعَدَلاً ﴾ أي في الأحكام.

﴿وَتَمَتَ ﴾ يعني: في الأمر والنهي لا ظلم فيها. فملازمة السنة في الأمور العلمية يكون في مسائل الغيب، وهذه من أعظم ما حصل فيه الافتراء والبدع في المسائل الغيبية ؛ في الجنة والنار، والملائكة والجن، والصفات، وأشباه ذلك.

والصورة الثانية من المسائل العلمية: أن تُلازم السنة بعدم تقديم العقل عليها، والعقل والقياس والرأي إنما هو خادم للسنة لا مقدماً عليها، وقد ضل وابتدع وتنكب الصراط من قال: (إن العقل هو القاضي المحكم والشرع هو الشاهد المعدل) (۱)، وهذه يقولها طوائف من المتكلمين وأهل البدع من المعتزلة والأشاعرة وغيرهم. فالمسائل العلمية تُقدَّم فيها السنة على العقل، فالعقل خادم للسنة، فقد نصل بعقولنا إلى المعنى وقد لا نصل وقد نفهم وقد لا نفهم، وأيضاً العقل مختلف، فقد يصل فلان العالم ولا يصل الآخر، والجميع واجب عليهم التسليم بما صح من السنة، وهذا من حقوق النبي على النبي المنه النبي النبي

<sup>(</sup>١) سبق عزوه (ص١٤٥).

وأما القسم الثاني: ملازمة السنة في الأمور العملية، وذلك بترك البدع والمحدثات، ولزوم طريقة الصحابة والنين اهتدوا بهديه والمحدثات، ولزوم طريقة الصحابة والمناه الذين اهتدوا بهديه والمناه بلاعة هي خروج عن السنة، ولهذا قال ابن مسعود والمنه والم

ومخالفة السنة والأخذ بالبدع والمحدثات في هذه الأمة من الزمن الأول إلى زمننا هذا له عدة أسباب، منها:

أولاً: الجهل، فالجهل بالسنة ينشأ عنه الأخذ بالبدعة، وإلا فالسنة كافية فيُنشئ الجاهل عبادة يتعبدها، أو يتأول شيئاً من المسائل العلمية، فيصير إلى البدعة لأجل جهله.

ثانيًا: الهوى، والهوى لا شك أنه من أعظم أسباب حدوث البدع في هذه الأمة، فالخوارج والمرجئة والقدرية عندهم أهواء مع الجهل والتأويل الذي عندهم.

ثالثًا: إرادة الخير، فيكون عنده جهل وهوى، ويقول: أنا أريد الخير، وهذا مثل ما جاء أن ابن مسعود رفي جاء إلى قوم وقد جعلوا لهم كبيراً

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۱۸٦)، وعبد الرزاق (۲۱/ ۳۰۹)، وابن أبي شيبة (۳۷۱۵٦)، والحاكم في المستدرك (٤/ ٥٦٠)، والبيهقي في شعب الإيمان (٥/ ٣٦١).

وبينهم حصى، ويقول لهم: سبحوا مائة، هللوا مائة، احمدوا مائة...إلى آخره، فقال لهم: «فَعُدُّوا سَيِّئَاتِكُمْ، فَأَنَا ضَامِنٌ أَنْ لَايَضِيعَ مِنْ حَسَنَاتِكُمْ شَيْءٌ وَيْحَكُمْ يَا أُمَّةً مُحَمَّدٍ، مَا أَسْرَعَ هَلَكَتَكُمْ هَؤُلَاءِ صَحَابَةُ نَبِيِّكُمْ عَلَيْ شَيْءٌ وَيْحَكُمْ يَا أُمَّةً مُحَمَّدٍ، مَا أَسْرَعَ هَلَكَتَكُمْ هَؤُلَاءِ صَحَابَةُ نَبِيِّكُمْ عَلَيْ مُتَوَافِرُونَ، وَهَذِهِ ثِيَابُهُ لَمْ تَبْلَ، وَآنِيَتُهُ لَمْ تُكْسَرْ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ، إِنَّكُمْ لَيَّا لَهُ مَنَوافِرُونَ، وَهَذِهِ ثِيَابُهُ لَمْ تَبْلَ، وَآنِيَتُهُ لَمْ تُكْسَرْ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ، إِنَّكُمْ لَيَّا لَهُ مَكَمَّدٍ عَلَيْهِ أَوْ مُفْتَتِحُو بَابِ ضَلَالَةٍ. قَالُوا: وَاللَّهِ لَعَلَى مِلَّةٍ هِيَ أَهْدَى مِنْ مِلَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ أَوْ مُفْتَتِحُو بَابِ ضَلَالَةٍ. قَالُوا: وَاللَّهِ يَا أَبَا عبد الرَّحْمَٰنِ، مَا أَرَدْنَا إلا الْخَيْرَ. قَالَ: وَكُمْ مِنْ مُرِيدٍ لِلْخَيْرِ لَنْ يُطِيبَهُ».

فهذا التسبيح الذي فعلوه مشروع، لكن أضافوا عليه صفة صارت محدثة وهذا يدلُّك على أنَّ منشأ كثير من البدع في المسائل العلمية أو في المسائل العملية قول القائل: أردنا الخير وابن مسعود رَفِي المهاه الشبهة بأبلغ رد.

رابعًا: الغلو، وهو مجاوزة الحد المأذون به، إما في المسائل العلمية أو في المسائل العملية، فمن جاوز الحد المأذون به في ذلك فإنه لا يؤمن عليه، بل يَصير في المخالفة والبدعة.

- \* فالذين جاوزوا الحد في الجهاد صاروا إلى بدعة الخوارج.
- \* والذين جاوزوا الحد في مسألة التحكيم صاروا إلى الخارجية.
- \* والذين جاوزوا الحد في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر صار بهم الأمر إلى الخروج على الولاة؛ كما هو دين المعتزلة.
- \* والذين جاوزوا الحد في الأذكار صار بهم الأمر إلى بدع الاجتماع على الأذكار.

\* والذين جاوزوا الحد في السلوك والزهد صار بهم الحال إلى أن سلكوا مسلك التصوف المبتدع.

\* والذين جاوزوا الحد في تنزيه الله الله على صار بهم الأمر إلى التعطيل. وهكذا في أشياء كثيرة، فالغلو من أعظم أسباب ترك السنن والأخذ بالبدع، وهذه كلمات لها زيادة تفصيل.

والمقصود مما يتعلق بهذه الآثار العظيمة: أن من أعظم حقوق النبي عليه على أمته بعد الإيمان به: أن يُقتفى سبيله على أمته بعد الإيمان به: أن يُقتفى سبيله على أمته بعد الإيمان به:





# مراجع التحقيق

- \* إثبات عذاب القبر، اسم المؤلف: أحمد بن الحسين البيهقي أبو بكر دار النشر: دار الفرقان عمان الأردن ١٤٠٥، الطبعة: الثانية، تحقيق: د. شرف محمود القضاة.
- \* اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
- \* الإحكام في أصول الأحكام، اسم المؤلف: علي بن أحمد بن حزم الأندلسي أبو محمد، دار النشر: دار الحديث القاهرة ١٤٠٤ه الطبعة الأولى.
- \* الإحكام في أصول الأحكام، اسم المؤلف: علي بن أحمد بن حزم الأندلسي أبو محمد، دار النشر: دار الحديث القاهرة ١٤٠٤، الطبعة: الأولى.
- \* الإحكام في أصول الأحكام، لعلي بن محمد الآمدي، المكتب الإسلامي، طبعة ١٤٠٢هـ، تعليق الشيخ عبد الرزاق عفيفي.
- \* الأدب المفرد، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار البشائر الإسلامية، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٩هـ.
- \* إرشاد الفحول، محمد بن علي الشوكاني، تحقيق محمد سعيد البدري دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ.

- \* إرواء الغليل. محمد ناصر الدين الألباني. المكتب الإسلامي بيروت ١٤٠٥هـ.
- \* أضواء البيان، محمد الأمين الشنقيطي، مكتب البحوث والدراسات دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤١٥هـ.
- \* أضواء البيان، محمد الأمين الشنقيطي، مكتب البحوث والدراسات دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤١٥هـ.
- \* الاعتصام، أبو إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي، المكتبة التجارية مصر.
- \* اعتقاد أئمة الحديث، أبو بكر أحمد بن إبراهيم الإسماعيلي تحقيق: محمد بن عبد الرحمن الخميس. دار العاصمة، الرياض الطبعة الأولى ١٤١٢ه.
- \* اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم، شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق محمد حامد الفقي، مكتبة السنة المحمدية، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٦٩هـ.
- \* أم البراهين لمحمد بن يوسف بن الحسين السنوسي المتوفى ١٩٥ه. دار الكتب العلمية.
- \* إيثار الحق على الخلق في رد الخلافات، محمد بن نصر المرتضى (ابن الوزير)، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية ١٩٨٧م.
- \* الإيمان الكبير، شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، المكتب الإسلامي.

- \* الإيمان. محمد بن إسحاق بن يحيى بن منده، تحقيق: د. علي بن محمد بن ناصر الفقيهي. مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ
- \* بدائع الفوائد، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، هشام عطا وعادل العدوي، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ.
- \* البداية والنهاية، لعماد الدِّين أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير، مكتبة المعارف، بيروت، الطبعة السادسة ١٤٠٥هـ.
- \* البدع، اسم المؤلف: أبو عبد الله محمد بن وضاح بن بزيع المرواني (المتوفى: ٢٨٦هـ). دار النشر: مكتبة ابن تيمية.
- \* التاريخ الكبير، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق السيد هاشم الندوي، دار الفكر، بيروت.
  - \* تاريخ بغداد، الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- \* تاريخ واسط، اسم المؤلف: أسلم بن سهل الرزاز الواسطي، دار النشر: عالم الكتب بيروت ١٤٠٦ه، الطبعة الأولى، تحقيق: كوركيس عواد.
- \* تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة، تحقيق محمد زهري النجار، دار الجيل، بيروت، طبعة ١٣٩٣هـ.
  - \* تبيين كذب المفتري، ابن عساكر. دار الكتاب العربي، بيروت.
- \* تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي، لمحمد عبد الرحمن بن عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري، الطبعة الحجرية، دار الكتاب العربي، بيروت.

- \* تخريج الأحاديث والآثار، جمال الدين عبد الله بن يوسف بن محمد الزيلعي، تحقيق عبد الله بن عبد الرحمن السعد، دار ابن خزيمة، الرياض الطبعة الأولى ١٤١٤ه.
- \* تذكرة المحتاج إلى أحاديث المنهاج، لابن الملقن، المكتب الإسلامي بيروت ١٩٩٤، الطبعة: الأولى، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي.
- \* الترغيب والترهيب، عبد العظيم بن عبد القوي المنذري، تحقيق إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ
- \* تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأئمة الأربعة، اسم المؤلف: أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الأولى، تحقيق د. إكرام الله إمداد الحق.
- \* تغليق التعليق على صحيح البخاري. لابن حجر العسقلاني، دار النشر: المكتب الإسلامي، دار عمار بيروت، عمان الأردن ١٤٠٥، الطبعة الأولى، تحقيق: سعيد عبد الرحمن موسى القزقي
- \* تفسير ابن أبي حاتم، تحقيق أسعد محمد الطيب، المكتبة العصرية، صيدا.
  - \* تفسير ابن جرير الطبري، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤٠٥هـ.
    - \* تفسير ابن كثير، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤٠١هـ.
- \* تفسير البغوي، تحقيق محمد النمر، وعثمان صميرية، وسليمان الحرش.

- \* تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل)، لمحمد بن محمد بن عبد الرحمن البيضاوي، دار الفكر، بيروت.
- \* تفسير الجلالين، اسم المؤلف: محمد بن أحمد + عبدالرحمن بن أبي بكر المحلي + السيوطي، دار النشر: دار الحديث القاهرة، الطبعة: الأولى.
  - \* تفسير السعدي، مؤسسة الرسالة، بيروت، طبعة ١٤٢١هـ.
- \* تفسير القرطبي، طبعة دار الشعب، القاهرة، وطبعة دار الكتاب العربي، بيروت.
- \* تفسير النسفي، المسمى مدارك التنزيل وحقائق التأويل، عبد الله بن أحمد النسفى.
- \* تقريب التهذيب، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق محمد عوامة، دار الرشيد، سوريا، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- \* تقريب التهذيب، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق محمد عوامة، دار الرشيد، سوريا، الطبعة الأولى ٢٠١١هـ.
- \* التمهيد، يوسف بن عبد الله بن عبد البر، تحقيق مصطفى بن أحمد العلوي ومحمد عبد الكبير البكري، وزارة عموم الأوقاف، المغرب، طبعة ١٣٨٧هـ.
- \* تنقيح تحقيق أحاديث التعليق ابن عبد الهادي دار الكتب العلمية ،
   بيروت .

- \* تهذيب التهذيب، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- \* تهذيب الكمال، يوسف أبو الحجاج المزي، تحقيق بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى • ١٤٠ه.
- \* التوسل والوسيلة، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق زهير شاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، طبعة ١٣٩٠هـ.
- \* التيسير في القراءات السبع، اسم المؤلف: الامام أبو عمرو عثمان بن سعيد بن عثمان بن سعيد بن عمرو الداني، دار النشر: دار الكتاب العربي بيروت ١٤٠٤ه/ ١٩٨٤م، الطبعة: الثانية، تحقيق: اوتو تريزل.
- \* جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكَلِم، للإمام زين الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي، تحقيق طارق عوض الله، دار ابن الجوزي، الطبعة الثانية ١٤٢٠هـ.
- \* الجرح والتعديل، أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي، دار إحياء التراث، بيروت، الطبعة الأولى ١٣٧١هـ.
- \* حاشية السنن لابن القيم، من مختصر السنن، تحقيق محمد حامد الفقي، دار المعرفة، بيروت.
- \* حجة القراءات، لأبي زرعة عبد الرحمن بن زنجلة، تحقيق سعيد الأفغاني، مؤسسة الرسالة، الطبعة الرابعة، ١٤٠٤هـ.
  - \* الحسبة لشيخ الإسلام ابن تيمية. ط دار ابن حزم.

- \* حلية الأولياء، أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الرابعة ١٤٠٥هـ.
- \* الدر المنثور، عبد الرحمن بن جلال الدين السيوطي، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٩٩٣م.
- \* درء تعارض العقل والنقل، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، تحقيق محمد رشاد سالم، دار الكنوز الذهبية، الرياض، طبعة ١٣٩١هـ.
- \* الدرر السنية في الأجوبة النجدية (مجموعة رسائل ومسائل علماء نجد الأعلام من عصر الشيخ محمد بن عبد الوهاب إلى عصرنا هذا)، جمع عبد الرحمن بن محمد بن قاسم العاصمي، الطبعة الخامسة، ١٤١٣هـ.
- \* ديوان الإمام الشوكاني أسلاك الجوهر تحقيق حسين عبد الله العمري، دار الفكر، بيروت، ١٤٠٢هـ.
- \* الرسائل الشخصية، اسم المؤلف: محمد بن عبد الوهاب، دار النشر: مطابع الرياض الرياض، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد العزيز بن زيد الرومي، د. محمد بلتاجي، د. سيد حجاب.
- \* رسالة في إثبات الاستواء والفوقية، أبو محمد عبد الله بن يوسف الجويني، تحقيق أحمد معاذ بن علون، دار طويق للنشر، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ.
- \* رفع الأستار لإبطال أدلة القائلين بفناء النار، اسم المؤلف: محمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني، دار النشر: المكتب الإسلامي بيروت 12.0 ، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني.

- \* روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، أبو الفضل محمود الألوسي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- \* زاد المسير، أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي الحنبلي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٤هـ.
- \* زاد المعاد في هدي خير العباد، لابن القيم، تحقيق شعيب الأرنؤوط وعبدالقادر الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، مكتبة المنار الإسلامية، الطبعة الرابعة عشر ١٤٠٧هـ.
- \* الزهد، اسم المؤلف: أحمد بن عمرو بن أبي عاصم الشيباني أبو بكر دار النشر: دار الريان للتراث القاهرة ١٤٠٨، الطبعة: الثانية، تحقيق: عبد العلى عبد الحميد حامد.
- \* الزهد، اسم المؤلف: عبد الله بن المبارك بن واضح المرزوي أبو عبد الله، دار الكتب العلمية بيروت، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمى.
- السبعة في القراءات، أبو بكر أحمد بن موسى بن مجاهد البغدادي،
   تحقيق شوقي ضيف، دار المعارف، مصر، الطبعة الثانية ١٤٠٠هـ.
- \* سبل السلام شرح بلوغ المرام من أدلة الأحكام، اسم المؤلف: محمد بن إسماعيل الصنعاني الأمير، دار النشر: دار إحياء التراث العربي بيروت ١٣٧٩، الطبعة: الرابعة، تحقيق: محمد عبد العزيز الخولي.
- \* السلسلة الصحيحة محمد ناصر الدين الألباني مكتبة المعارف الرياض 1810ه.

- \* السنة، اسم المؤلف: محمد بن نصر بن الحجاج المروزي أبو عبد الله دار النشر: مؤسسة الكتب الثقافية بيروت ١٤٠٨ الطبعة: الأولى، تحقيق: سالم أحمد السلفى.
- \* السنة لابن أبي عاصم، تحقيق محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ.
- \* سنن ابن ماجه، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت.
- \* سنن أبي داود، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الفكر، بيروت.
- \* سنن الترمذي، تحقيق أحمد محمد شاكر، دار إحياء التراث، بيروت.
- \* سنن الدارمي، تحقيق فواز أحمد زمرلي وخالد السبع العلمي، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- \* السنن الصغرى للبيهقي، تحقيق: محمد ضياء الرحمن الأعظمي، مكتبة الدار، المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- \* السنن الصغرى للنسائي (المجتبي)، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات، حلب، الطبعة الثانية، ١٤٠٦هـ.
- \* السنن الكبرى للنسائي، تحقيق عبد الغفار سليمان البنداري، وسيد كسروي حسن، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١هـ.

- \* السنن الواردة في الفتن وغوائلها والساعة وأشراطها، اسم المؤلف: أبو عمرو عثمان بن سعيد المقرئ الداني، دار النشر: دار العاصمة الرياض ١٤١٦، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. ضاء الله بن محمد إدريس المباركفوري.
- السنوسية مع شرحها أم البراهين، ضمن مجموعة مهمات المتون.
   مكتبة محمد على صبيح، ١٣٨٢هـ
- \* السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية، اسم المؤلف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، دار النشر: دار المعرفة.
- \* سير أعلام النبلاء، شمس الدين الذهبي، تحقيق شعيب الأرناؤوط ومحمد نعيم العرقسوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة التاسعة 181٣ هـ.
  - \* السيرة النبوية ابن هشام مكتبة المنار الأردن ١٤٠٦هـ.
- \* شرح أصول اعتقاد أهل السنة للالكائي، تحقيق أحمد سعد حمدان، دار طيبة، الرياض، طبعة ١٤٠٢هـ.
- \* شرح الطحاوية لابن أبي العز الحنفي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الرابعة ١٣٩١هـ.
- \* شرح القصيدة النونية، أحمد بن إبراهيم بن عيسى، تحقيق زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٦هـ.
- \* شرح النووي على صحيح مسلم، دار إحياء التراث، بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٢هـ.

- شرف أصحاب الحديث، للخطيب البغدادي، تحقيق محمد سعيد
   خطى، دار إحياء السنة، أنقرة.
- \* الشريعة، أبو بكر محمد بن الحسين الآجرى، مطابع الأشراف، لاهور.
- \* شعب الإيمان، أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق محمد السعيد بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- \* الشكر، اسم المؤلف: أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد ابن أبي الدنيا القرشي البغدادي، دار النشر: المكتب الإسلامي الكويت 14.۰ مناطبعة: الثالثة، تحقيق: بدر البدر.
- \* صحيح ابن حبان، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية ١٤١٤هـ.
- \* صحيح ابن خزيمة، تحقيق محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت، طبعة ١٣٩٠هـ.
- \* صحيح البخاري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار السلام للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ.
- \* صحيح مسلم، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث، بيروت.
- \* صحيفة همام بن منبه، اسم المؤلف: همام بن منبه الصنعاني، دار النشر: المكتب الإسلامي، دار عمار بيروت، عمان ١٤٠٧ ١٩٨٧م، الطبعة الأولى، تحقيق على حسن على عبد الحميد.

- \* صفة الصفوة ابن الجوزي دار المعرفة بيروت ١٩٧٩م.
- \* الصمت وآداب اللسان، اسم المؤلف: أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد ابن أبي الدنيا القرشي البغدادي، دار الكتاب العربي بيروت ١٤١٠هـ الطبعة الأولى، تحقيق: أبو إسحاق الحويني.
- \* الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن القيم، تحقيق علي بن محمد الدخيل الله، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الثالثة ١٤١٨هـ
- \* الضعفاء والمتروكين، لأبي الفرج بن الجوزي، تحقيق عبد الله القاضى، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- \* طبقات الشافعية الكبرى، تاج الدين بن عبد الله بن عبد الكافي السبكي، تحقيق محمود محمد الطناحي وعبد الفتاح محمد الحلو، هجر للطباعة والنشر، الطبعة الثانية ١٤١٣ هـ.
- \* الطبقات الكبري، لابن سعد، تحقيق محمد عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت.
- \* العزلة، أبو سليمان حمد بن إبراهيم الخطابي، المطبعة السلفية، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- \* عقيدة الفرقة الناجية، لشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة ١٣٩٧هـ.
- \* العقيدة الواسطية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق محمد بن عبد العزيز بن مانع، الرئاسة العامة للإفتاء، الرياض، الطبعة الثانية 181٢هـ.

- \* العلل المتناهية في الأحاديث الواهية، لجمال الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي، تحقيق خليل هراس، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- \* العلل الواردة في الأحاديث النبوية، أبو الحسن علي بن عمر بن أحمد بن مهدي الدارقطني، تحقيق: د. محفوظ الرحمن زين الله السلفي. دار طيبة، الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- \* عمدة القاري شرح صحيح البخاري، بدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد العيني، دار إحياء التراث، بيروت.
  - \* الغنية عن الكلام وأهله، اسم المؤلف: الخطابي، دار النشر:
- \* فتح الباري بشرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني عناية محب الدين الخطيب، وترقيم محمد فؤاد عبد الباقي. دار المعرفة، بيروت.
- \* فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، اسم المؤلف: محمد بن علي بن محمد الشوكاني، دار النشر: دار الفكر بيروت.
- \* الفردوس بمأثور الخطاب، لأبي شجاع شيرويه بن شهردار بن شيرويه الديلمي، تحقيق السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، طبعة ١٤٠٦هـ.
- \* الفروق، لشهاب الدين أبو العباس أحمد القرافي. ط مؤسسة الرسالة.

- \* فضائل الصحابة للإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: د. وصي الله محمد عباس. مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- \* فيض القدير، عبد الرؤوف المناوي، المكتبة التجارية، مصر، الطبعة الأولى ١٣٥٦هـ.
- \* القدر، أبو بكر جعفر بن محمد بن المستفاض، تحقيق عبد الله بن حمد المنصور، أضواء السلف، السعودية، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ.
- \* القواعد الكبرى للعز بن عبد السلام، ط. دار القلم دمشق ١٤٢١هـ
- \* الكامل في ضعفاء الرجال، اسم المؤلف: عبدالله بن عدي بن عبدالله ابن محمد أبو أحمد الجرجاني، دار النشر: دار الفكر بيروت ١٤٠٩ ابن محمد أبو أطبعة: الثالثة، تحقيق: يحيى مختار غزاوي.
- \* كشف الخفاء ومزيل اللباس عما اشتهر من الأحاديث على السنة الناس، إسماعيل بن محمد العجلوني، تحقيق أحمد القلاش، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الرابعة ١٤٠٥هـ.
- \* لسان العرب، لابن منظور جمال الدِّين أبو الفضل محمد بن مكرم الأنصاري الإفريقي ثمّ المصري، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى.
- \* لسان العرب، للإمام العلامة ابن منظور جمال الدِّين أبوالفضل محمد بن مكرم الأنصاري الإفريقي ثمّ المصري، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى.
- \* لسان الميزان، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق دائرة المعارف النظامية الهند، مؤسسة الأعلمي، بيروت، الطبعة الثالثة 18.٦

- \* مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، دار الريان للتراث، القاهرة، وبيروت.
- \* مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، جمع : عبد الرحمن بن محمد بن قاسم النجدي ، مكتبة ابن تيمية ، الطبعة الثانية .
- \* مجموع مؤلفات ورسائل الإمام محمد بن عبد الوهاب. ط ١ جامعة الإمام.
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (تفسير ابن عطية)، أبو محمد
   عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي.
- \* المحصول في أصول الفقه، اسم المؤلف: القاضي أبي بكر بن العربي المعافري المالكي، دار النشر: دار البيارق عمان ١٤٢٠هـ ١٩٩٩، الطبعة: الأولى، تحقيق: حسين علي اليدري سعيد فودة.
- \* المحلّى، لأبي محمد علي بن محمد ابن حزم الظاهري، تحقيق لجنة إحياء التراث العربي، دار الآفاق الجديدة، بيروت، لبنان.
- \* مدارج السّالكين بين منازل إيَّاك نعبد وإيَّاك نستعين، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية الدمشقي، تحقيق محمد حامد الفقي، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ.
- \* المدخل إلى السنن الكبرى، أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق محمد ضياء الرحمن الأعظمي، دار الخلفاء للكتاب، الكويت، طبعة ٤٠٤هـ.

- \* المراسيل، أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- \* المزهر في علوم اللغة وأنواعها، اسم المؤلف: جلال الدين السيوطي دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٤١٨هـ ١٩٩٨م، الطبعة: الأولى، تحقيق: فؤاد على منصور.
- \* مسائل الجاهلية ، الإمام محمد بن عبد الوهاب. ط الجامعة الإسلامية
- \* المستدرك على الصحيحين للحاكم النيسابوري، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١هـ.
- \* المستصفى في علم الأصول، لأبي حامد محمد الغزالي، معه كتاب «فواتح الرّحموت» لعبد العلي محمد بن نظام الدّين الأنصاري، دار الكتب العلمية، بيروت.
- \* مسند أبي داود الطيالسي، لسليمان بن داود بن الجارود الطيالسي، دار المعرفة، بيروت.
- \* مسند أبي يعلى، تحقيق حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث، دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
  - \* مسند الإمام أحمد بن حنبل، مؤسسة قرطبة، مصر.
- \* مسند البزار، تحقيق محفوظ الرحمن زين الله، مؤسسة علوم القرآن، بيروت، المدينة، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ.
- \* مسند البزار، تحقيق محفوظ الرحمن زين الله، مؤسسة علوم القرآن، بيروت، المدينة، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ.

- \* مسند الشاميين، أبو القاسم الطبراني، تحقيق حمدي بن عبد المجيد السلفى، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- \* مسند الشهاب، اسم المؤلف: محمد بن سلامة بن جعفر أبو عبد الله القضاعي، دار النشر: مؤسسة الرسالة بيروت ١٤٠٧ ١٩٨٦، الطبعة: الثانية، تحقيق: حمدي بن عبد المجيد السلفى.
- \* مسند عبد بن حميد، تحقيق صبحي البدري ومحمود محمد خليل، مكتبة السنة، القاهرة، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- \* مصنف ابن أبي شيبة، تحقيق كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ.
- \* مصنف عبد الرزاق الصنعاني، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي،
   المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ.
- \* المعجم الأوسط، أبو القاسم الطبراني، تحقيق طارق بن عوض الله وعبد المحسن ابن إبراهيم الحسيني، دار الحرمين، القاهرة، طبعة ١٤١٥هـ
- \* المعجم الصغير، أبو القاسم الطبراني، تحقيق محمد شكور، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- \* المعجم الكبير، أبو القاسم الطبراني، تحقيق حمدي بن عبد المجيد السلفي، مكتبة العلوم والحكم، الموصل، الطبعة الثانية ١٤٠٤هـ.
- \* معرفة علوم الحديث، أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق السيد معظم حسين، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٧هـ.

- \* المغني عن حمل الأسفار في الأسفار للحافظ أبي الفضل العراقي. ط. دار طبرية.
- \* منهاج السنة النبوية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق محمد رشاد سالم، مؤسسة قرطبة، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- \* منهاج السنة النبوية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق محمد رشاد سالم، مؤسسة قرطبة، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- \* موضح أوهام الجمع والتفريق، اسم المؤلف: أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي، دار النشر: دار المعرفة بيروت ١٤٠٧، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. عبد المعطي أمين قلعجي.
- \* موطأ الإمام مالك، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث، مصر.
- \* ميزان الاعتدال في نقد الرجال، شمس الدين الذهبي، تحقيق علي عوض، وعادل عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٩٩٥م.
- \* النبوات، لشيخ الإسلام ابن تيمية، المطبعة السلفية، القاهرة، طبعة ١٣٨٦هـ.
- \* هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى، للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية الدمشقي، الجامعة الإسلامية المدينة المنورة.

- \* الورع، اسم المؤلف: أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني أبو عبدالله، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٣ ١٩٨٣، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. زينب إبراهيم القاروط.
- \* يقظة أولي الاعتبار مما ورد في ذكر النار وأصحاب النار، اسم المؤلف: صديق بن حسن بن علي القنوجي، دار النشر: مكتبة عاطف دار الأنصار القاهرة ١٣٩٨ ١٩٨٧، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. أحمد حجازى السقا.





## فهرس الموضوعات

| حة  | ع الصف                                                                       | الموضو     |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ٥   | ناڤرناڤر                                                                     | مقدمة ال   |
|     | شارحشارح                                                                     | مقدمة ال   |
| ۸.  | ة هذه الرسالة                                                                |            |
| 11  | مل الإسلام                                                                   | المراد بفغ |
| 17  | لِه ﷺ: ﴿ أَلْيُومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ الآية                       |            |
| ۱۹  | عمة                                                                          |            |
| 27  |                                                                              |            |
| 7 2 | لِهِ ﷺ: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِ مِن دِينِي ﴾ الآية | _          |
| 3 7 |                                                                              |            |
| 77  | ·                                                                            |            |
| 44  |                                                                              |            |
| 4   | م الله ﷺ: (النور)                                                            |            |
| ۳١  | رُب من أهل العلم والاستقامة                                                  | أهمية الق  |
| ٣٥  | نور في الآية                                                                 |            |
| ٣٦  | بعة على المتمسك بالسنة والتوحيد                                              |            |
| ٣٨  |                                                                              |            |

| ٤١ | أهمية الاعتصام بما عليه الجماعة                                                        |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣ | شرح حديث: ﴿ أَضَلَّ اللَّهُ عَنْ الْجُمُعَةِ مَنْ كَانَ قَبْلْنَا »                    |
| ٥٤ | مِن فضل الله ﷺ على هذه الأمة                                                           |
|    | ما يفيده لفظ (الهداية) شرح قوله ﷺ: «نَحْنُ الآخِرُونَ مِنْ أَهْلِ الدُّنْيَا»          |
| ٤٦ | الحديث                                                                                 |
| ٤٨ | وقوع الضلال في الأمور الاجتهادية                                                       |
| ٤٩ | اختلاف العلماء في يوم الجمعة هل هو أول أيام الأسبوع أم آخرها                           |
| ٥١ | فائدة في معنى الحديث المعلق                                                            |
|    | العلل التي في حديث: «أَحَبُّ الدِّينِ إِلَى اللهِ الْحَنِيفِيَّةُ السَّمْحَةُ» والكلام |
| ٤٥ | عليها                                                                                  |
| 00 | شرح الحديث السابق                                                                      |
| ٥٨ | ضبط مسألة السهولة والتيسير في الدين                                                    |
| 17 | الرد على من يقول: أكثر الأمة اليوم أشاعرة                                              |
| ٦٣ | شرح أثر أبي بن كعب ضِ الله : «عَلَيْكُمْ بِالسَّبِيلِ وَالسُّنَّةِ»                    |
| 78 | الجواب عما جاء من إشكال في إتيان السبيل فرداً وجمعاً                                   |
| 77 | وصية بلزوم السبيل والسنة                                                               |
| 79 | تفسير الجماعة في حديث الافتراق                                                         |
| ٧٠ | قصة الإمام الأذْرَمي مع ابن أبي دؤاد                                                   |
| ٧٣ | اختلاف التضعيف في العمل باختلاف صواب العمل والإخلاص فيه                                |
| ٧٣ | الفرق بين عبادة الصحابة عِنْ وعبادة مَنْ بعدهم                                         |
| ٧٥ | شرح أثر أبي الدرداء ضِ الله عَلَيْهُ: «يَا حَبَّذَا نَوْمُ الْأَكْيَاسِ»               |

| ٧٨    | بَابُ وُجُوبِ الدَّخُولِ فِي الْإِسْلامِ                                      |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٩    | بطلان قول من يقول: (الديانات السماوية)                                        |
| ۸٠    | إطلاق (الإسلام) على الإسلام العام تارة والإسلام الخاص تارة                    |
| ٨٤    | معنى (الدين) لغة وشرعاً                                                       |
| ۸٥    | تفسير الخسارة في قوله ﷺ: ﴿وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ﴾            |
| ۸٥    | رد عمل من لم يكن على السبيل والسنة                                            |
| ۸٩    | تفسير الصراط في قوله ﷺ: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ ﴾ |
| 97    | قسما المحدثات                                                                 |
|       | كلام نفيس لوالد إمام الحرمين في وجوب الأخذ بظواهر النصوص،                     |
| 94    | وترك التعرض لها بتأويل محدث                                                   |
| ٩٤    | البدع قسمان: (كفرية، وغير كفرية)                                              |
| 90    | أنواع البدع العملية                                                           |
| 97    | تعريف البدعة عند عدد من أهل العلم                                             |
| ٩٨    | الفرق بين البدعة والمخالفة للسنة                                              |
| 1 • 1 | ورود الأمر بطاعة الرسول ﷺ في القرآن في أكثر من ثلاثين موضعاً "                |
| ١٠:   | دخول الجنة على قسمين                                                          |
| 1 • 6 | تحريم دخول الجنة في النصوص قسمان                                              |
| ١٠.   |                                                                               |
| ۱٠/   | شرح حديث: «أَبْغَضُ النَّاسِ إِلَى اللهِ ثَلاثَةٌ: مُلْحِدٌ فِي الحَرَمِ» ١   |
| ١.،   |                                                                               |
| ۱۱'   | بحث مسألة: حدود الحرم، وتضعيف السيئات فيه                                     |

| ۱۱۲ | هل تضاعف جميع الأعمال الصالحة في الحرم أم الصلاة فقط                                                                         |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | تفسير قوله: «وَمُبْتَغِ فِي الإِسْلامِ سُنَّةَ الْجَاهِليَّةِ»                                                               |
| 110 | معنى (السنة)أُ                                                                                                               |
| 117 | معنى الجاهلية                                                                                                                |
| ۱۱۸ | تفسير كلام شيخ الإسلام في أنواع الجاهلية، المطلقة والمقيدة                                                                   |
| 119 | معنى ظهور الطائفة الناجية المنصورة                                                                                           |
| ۱۲۰ | أنواع الجاهلية المقيدة بمكان أو بزمان أو بأشخاص                                                                              |
| 177 | من آثار اتباع سنة الجاهلية: عبادة القبور                                                                                     |
| 177 | شرح أثر حذيفة ظَيْهُ: «يَا مَعْشَرَ القُرَّاءِ اسْتَقِيمُوا»                                                                 |
| 179 | أنواع فعل الأمر                                                                                                              |
| 14. | تعريف الاستقامة                                                                                                              |
| ۱۳۱ | العلم كالشجرة                                                                                                                |
| ۱۳۱ | مناسبة هذا الأثر للباب والكتاب                                                                                               |
| ۱۳۲ | أهل العلم من أهل الاستقامة وهم الهداة                                                                                        |
| ۱۳۳ | عاقبة الانحراف عن الاستقامة                                                                                                  |
| 18  | وسيلة توحيد الناس: أن يوحدوا على السبيل والسنة                                                                               |
| 140 | فوائد مستنبطة من أثر حذيفة رضي اللهاء المستنبطة عن أثر حذيفة                                                                 |
|     | من وسائل البناء الهامة في الدعوة: إقامة المنهج العلمي الصحيح                                                                 |
| ۱۳۸ | شرح أثر ابن مسعود ﴿ لِلنَّهِ عَامٌ إِلا وَالَّذِي بَعْدَهُ شَرٌّ مِنْهُ »                                                    |
| ٦.  | الجواب عما جاء في أثر ابن مسعود ﴿ الله عِلْهُ الله الله على على الله الله الله على على الله الله الله الله الله الله الله ال |
| 18. | عمرين عبد العزيز كلله                                                                                                        |

| 187 | كثير من الإشكالات لا يحلها إلا كلام السلف على السلام السلف على المسلم                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 127 | أسباب ظهور المتعالمين                                                                   |
| ۱٤٧ | بَابُ: تَفْسِيرُ الْإِسْلَامِ                                                           |
| ۱٤٧ | الأسباب الإسلامية                                                                       |
| ٨٤١ | معنى الإسلام لغة وشرعاً                                                                 |
| ١٥٠ | تفسير قوله ﷺ: ﴿ فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ ٱتَّبَعَنَّ ﴾ |
| 104 | لا يصح الإسلام والإيمان إلا بعقيدة باطنة وعمل ظاهر                                      |
| 108 | معنى: (لا إله إلا الله)                                                                 |
| 100 | معنى الشهادة                                                                            |
| ۱٥٧ | الفرق بين الألوهية والربوبية من كلام الإمام محمد بن عبد الوهاب كلله                     |
| ۱٥٨ | بيان بطلان تفاسير المتكلمين للإله                                                       |
| 109 | معنى الشهادة بأن محمداً رسول الله ﷺ                                                     |
| ۱٦٠ | مسألة: هل الإسلام يزيد وينقص مثل الإيمان                                                |
| 171 | مسألة: تكفير تارك المباني الأربعة                                                       |
|     | وجه تفسير المسلم بأنه: (مَنْ سَلمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَلِـهِ) حكم          |
| ۲۲۱ | الأخذ بمفهوم اللقب في الحديث السابق                                                     |
| ۱۷۲ | أقسام المشركين من حيث السلامة من المسلم وعدمها                                          |
| ۱۷۱ | الانقياد والطاعة نوعان                                                                  |
| ۱۷۲ | أنواع العبادات التي تنشأ إذا استسلم القلب لله ﷺ                                         |
| ۱۷٤ | شرح حديث: «أَنْ تُسْلِمَ قَلْبُكَ لِلَّهِ تَعَالَى» الحديث                              |
| 140 | معاني الإسلام عند إطلاقه                                                                |

| 177 | مسألة: أقوال العلماء في الإسلام والإيمان هل هما بمعنى واحد أم لا                                 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۷۸ | جنس العمل ركن الإيمان                                                                            |
| ۱۸۰ | تفسير قوله ﷺ: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ ﴾                 |
| ۱۸۳ | شرح حديث مجيء الأعمال يوم القيامة                                                                |
| ۱۸۳ | تحقيق القول في عباد بن راشد                                                                      |
| ۱۸٤ | تحقيق القول في سماع الحسن البصري من أبي هريرة رهي المساع الحسن البصري من أبي هريرة والمساع الحسن |
|     | معنى مجيء الأعمال يوم القيامة، وخلاف العلماء في تفسيرها تفسير                                    |
| 140 | قوله في الحديث: «بِكَ اليَوْمَ آخُذُ، وَبِكَ أُعْطِي»                                            |
| ١٩٠ | الغاية من الدعوة والتعليم هي نجاة العباد وتعبيدهم لله ﷺ                                          |
| 198 | شرح حديث: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ»                           |
| 198 | جنس البدع أشنع وأغلظ من جنس الكبائر                                                              |
| 197 | بَابُ وُجُوبِ الْاسْتَغْنَاءِ بِمُتَابَعَةِ الْكِتَابِ عَنْ كُلِّ مَا سِوَاهُ                    |
| 197 | بيان سبب أصل انحراف الناس في هذه الأمة                                                           |
| ۲۰۱ | تفسير قوله عَلَى : ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ بِبُيْنَا لِكُلِّلِ شَيْءٍ ﴾              |
| 7.7 | أصول العلوم النافعة الثلاثة                                                                      |
| ۲۰۸ | القرآن نزل لهُداية البشر                                                                         |
| 717 | شرح حديث: «أَمُتَهَوِّكُونَ يَا ابْنَ الْخَطَّابِ؟» الحديث                                       |
| 717 | حكم النظر في الكتب السابقة                                                                       |
| 111 | مسألة: نوع التحريف الموجود في الكتب السابقة                                                      |
| 170 | غاذج من الحيرة والشك التي وقع فيها علماء الكلام                                                  |

| ۲۳.        | بَابُ مَا جَاءَ فِي الْخُرُوجِ عَنْ دَعْوَى الْإِسْلَامِ                                           |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۳.        | أسباب حدوث التباين والافتراق في الأمة                                                              |
| 777        | وجوب لزوم الاسم الذي سمانا الله ﷺ به                                                               |
| 744        | تفسير قوله عَلَى : ﴿ هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾                                  |
| 240        | شرح حديث الحارث الأشعري رضي المَوْتُهُ: «وَأَنَا آمُرُكُمْ بِخَمْسٍ»                               |
| 227        | المراد بالسمع والطاعة في الحديث                                                                    |
| 137        | أنواع الجهاد                                                                                       |
| 7 2 7      | أقسام الهجرة                                                                                       |
| 337        | معنى الأمر بلزوم الجماعة                                                                           |
| ۲0٠        | تفسير: (دعوى الجاهلية)                                                                             |
| 101        | حكم التسميات الحادثة                                                                               |
| 171        | واقع التسميات في الجماعات الإسلامية الحالية                                                        |
| 778        | التسميات المباحة                                                                                   |
| 777        | بَابُ وُجُوبِ الْدُخُولِ فِي الْإِسْلَامِ كُلِّهِ وِتَرْكِ مَا سِوَاهُ                             |
|            | تفسير قوله ﷺ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱدْخُلُوا فِي ٱلسِّلْمِ كَافَّةً ﴾                |
| 177        | والمراد بالسلم                                                                                     |
| 179        | تفسير قوله ﷺ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا ﴾                      |
| ۲۷۰        | تفسير قوله ﷺ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءً |
| <b>(V)</b> | نشأة السُّمَنِيَّةُ والقدرية                                                                       |
| ٧٤         | شرح حديث الافتراق                                                                                  |

| 779        | بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ الْبِدْعَةَ أَشَّدُ مِنْ الْكَبَائِرِ                        |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 444        | يان أن جنس البدع أشد من جنس الكبائر                                                |
| 111        | خلاف أهل العلم في الشرك الأصغر هل يغفر أم لا؟                                      |
| 3 1 1      | لفرق بين فاعل الكبيرة وفاعل البدعة                                                 |
| 440        | شرح حديث: «مَنْ سَنَّ فِي الإسْلاَمِ سُنَّةً جَسَنَةً» الحديث                      |
| <b>7</b>   | بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ اللهَ احْتَجَزَ التَّوَبَةَ عَنْ صَاحِبِ الْبِدْعَةِ         |
| <b>7</b>   | معنى احتجاز التوبة عن المبتدع                                                      |
| 797        | موقفنا من العلماء الذين تلبسوا ببعض البدع                                          |
| 790        | الأمر بلزوم ملة إبراهيم ﷺ                                                          |
| <b>797</b> | الرد على دعوى أهل الكتاب أن إبراهيم منهم                                           |
| ٣٠٢        | فائدة لطيفة في الفرق بين المجموع والجميع                                           |
| ٣٠٣        | الانتساب لا يكفي في إثبات المحبة والاتباع                                          |
| ٣٠٣        | مدار الدين على الاتباع، وهو المخرج عند الالتباس                                    |
| ۲ • ٤      | معنى حديث: «مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي»                             |
| ٣.٧        | الكلام على المناهج الدعوية والمبتدعة                                               |
| ٣٠٨        | ضرورة كون المنهج منهجاً سلفياً                                                     |
| ۳ • ۹      | باب قول الله عَنْكُ : ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾                     |
| ۳۱.        | وجوب الاستمساك بالفطرة التي هي دين النبي ﷺ                                         |
| ۳۱٦        | شرح حديث: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَامِكُم ولا إِلَى أَمْوَالِكُمْ ۗ |
| ۴۱۸        | توعد أهل البدع بالذود عن حوض النبي ﷺ                                               |
| ۴۲.        | الكلام على الحوض                                                                   |

| 377 | مجمل أسباب الذود عن الحوض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 447 | شرح حديث: «مَا مِنْ مَوْلُودٍ إلا يُولدُ عَلَى الفِطْرَةِ» الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۳. | شرح حديث حذيفة ﴿ إِلَّهُ إِنَّهُ فِي السَّوَالُ عَنِ الْحَيْرِ وَالشَّرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥٣٣ | شرح وصية أبي العالية في التمسك بالإسلام والسنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٣٩ | بَابُ مَا جَاءَ فِي غُرْبَةِ الْإِسْلَامِ وَفَضْلِ الْغُرَبَاءِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٤. | أنواع الغربة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 450 | أوصاف الغرباء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 454 | متى يعذر المرء في ترك الدعوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 404 | خمسة أمور كانت ظاهرة في أصحاب النبي ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 202 | مبحث مهم في ماهية الخلاف في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۸۵۳ | أنواع المجاهدات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳٥٨ | السكرتان (الجهل وحب العيش)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 410 | باب التحذير من البدع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٦٦ | مبحث نفيس في معنى البدعة لغة وشرعاً، والأحكام المتعلقة بها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳٦٧ | التعريف المختار للبدعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| **  | الرد على من قسم البدعة إلى حسنة وسيئة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 200 | العلاقة بين فعل البدعة والتبديع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| **  | شرح حديث العرباض بن سارية ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ |
| ۳۸۱ | تنبيه على تقسيم الشافعي كللله للمحدثات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۳۸۱ | شرح أثر ابن مسعود ﴿ اللهُ الله |
| ۳۸۳ | أسباب مخالفة السنة والأخذ بالبدع والمحدثات في هذه الأمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| 440 |                                         | خاتمة الشرح المبارك |
|-----|-----------------------------------------|---------------------|
| ٣٨٧ |                                         | مراجع التحقيق       |
|     | *************************************** | _                   |

##